تصدر عن الهيئة العامة لقصور الثقافة

ملف العدد

) فـــــى الأمثال الشعبية

• الثمن 5 جنيهات

طارق الطاهر يكتب:

العدالة الغائبة عن المترجمين

تصميم الغلاف بين التزييف والإبداع

فنون التزهير فث مواويل ومربعات عادل صابر

الحسانى عبدالله القابض على جمر الشعر

رئيس مجلس الإدارة

### هشام عطوة

هيئة التحرير

رئيس التحرير

### طارق الطاهر

نائبا رئيس التحرير

إسراء النمر عائشة المراغب

مديرالتحريرالتنفيذي

مصطفى القزاز

التدقيق اللغوي

سعاد عبد الحليم

الإخراج الفني

أحمد عزت

تنفيذ الداخلي

أحمد نبيل



النقافــة

لجديدة

• الثمن 5 حنيمات

2022

صدر العدد الأول في مايو 1970 برئاسة تحرير سعد الدين وهبة

أمين عام النشر الثقافي

جرجس شكرى

رئيس الإدارة الركزية للشئون الثقافية

مسعود شومان

مديرعام النشر الثقافي

الحسينى عمران



### المراسلات

القاهرة - باب اللوق - 183 شارع التحرير (عمارة ستراند) الدور الثالث

11513

رقم بریدی :

27948236

هاتف و فاكس:

Email: thaqafag@gmail.com

موقع المجلة:

http://www.gocp.gov.eg

### قواعد النشر فى المجلة

ترسل المادة مطبوعة ومراجعة على البريد الإلكتروني للمجلة أو على أسطوانة مدمجة، علمًا بأن المجلة لن تلتفت للأعمال المكتوبة بخط اليد/ لا تنشر المجلة أعمالاً سبق نشرها بأية وسيلة.. ورقية أو الكترونية/ لا تقدم المجلة أسبابًا لقراراتها سواء نُشر العمل أم لم يُنشر/ الآراء الواردة لا تعبر بالضرورة عن رأى المجلة، بل تُعبر عن آراء أصحابها.

الماكيت الأساسى: أحمد عزت

### النقافـة الجديدة



| Л  |                         | افتتاحية رئيس التحرير                                         |
|----|-------------------------|---------------------------------------------------------------|
| 4  |                         | العدالة الغائبة عن المترجمين                                  |
| 5  | می المغربی              | مكان<br>كيف نقرأ المنشية؟                                     |
| 11 | محمود حسانين            | حوار<br>أحمد جاد الكريم: لست معنيًا بإحياء التراث فى أعمالى   |
| 15 | مسعود شومان             | إضاءة<br>فنون التزهير فم مواويل ومربعات عادل صابر             |
| 20 | أحمد مهران              | ر <b>ح</b> ي <i>ل</i><br>الحسانم عبدالله القابض علم جمر الشعر |
| 24 | عبد الستار محمد الشهاوي | اشتباك<br>حفل تنصيب حسين البرنس أميرًا للشعراء صلاح           |
| 27 | مصطفى القزاز            | تحقیق<br>تحقیق «التراث» أم «النصوص» (1) التسمیة والاصطلاح     |
| 31 | رجب سعد السيد           | شهادة<br>القصة وأنا                                           |
| 35 | ثناء رستم               | ملف العدد<br>الجمل فى الأمثال الشعبية                         |

قصائد سقطت من ديوان سابق \_\_\_\_\_\_ محمود خيرالله الدالسة القرفصاء \_\_\_\_\_ خليل فاضل المكياج / انتظار / هروب / الموت بالشعر أحلت كيوبيد حفيد الفراشات رضا أحمد حين يجهء الموت إلى الشاعر بغتة تجله الكمال \_\_\_\_\_ ناجى عبد اللطيف نص لم يكتب عنك \_\_\_\_\_\_ تامرأنور البحر يحررنس يسمد يوسف أسئلة الأيام الصعبة للمستسلط المستسلط المستلط المستلط المستلط المستلط المست أول العرب \_\_\_\_\_ حسين عبد الرحيم ما بین حیاتین منی منصور مندور لغربة طين محمد عبد القوى حسن بجرى وما وصلتش لحاجه / طرزان \_\_\_\_\_\_ مراد ناجح عزين

47

| <b>73</b> |                        | كتب                                                                                          |
|-----------|------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
|           |                        | 🗖 حكايات «البطران» العابرة                                                                   |
| 76        |                        | ريم بسيونى ومرايا التاريخ (2-2)                                                              |
| _         | عصام البرامعصام البداء | فَى وشاياته العادية تقاسيم ماهر حسن علم مقام الروح                                           |
|           | محمد أحمد فؤادمحمد.    | جريمة الخيال فى أرض الدخان                                                                   |
|           | " "                    | المجاز والمطبخ فى «ثورة الفانيليا»                                                           |
|           | - <del></del>          | أساطير الواقع فہ شعر أشرف البولاقہ                                                           |
|           | محمد عطية              | أسطورة المكان واستيهامات الحالة النصية فى «خافية القمر»                                      |
|           | ، جمال الطيب           | ثلاثية الفقد والهزيمة والبحث عن المجهول فم «هناك حيث ينتهم النهر:                            |
| 96        | مصطفى القزاز           | «النقد الثقافى» رؤى ناقد متمرس ومترجم شاعر                                                   |
| 00        |                        | دراسة                                                                                        |
| 99        | عبد الحافظ بخيت        | شعرية الموت والاغتراب عند مصطفى حامد                                                         |
| 102       | عبد السلام الشاذلي     | سيرة مصطلح «الباطوس»                                                                         |
| 100       | - , ,                  | من تاريخ الحركة النقدية فم مصر (3)                                                           |
|           |                        | □ ترجمة                                                                                      |
| 111       |                        | - حرجمه<br>5 معاییر لعمل غلاف کتاب جید                                                       |
| 114       | أنهر الداهيم           | هل كان دوستويفسكت مريضًا بالصرع؟                                                             |
|           | ,                      | غرف لا تنتهب أبدًا قصائد للشاعر الباكستانب أغا شهيد على                                      |
| 100       | * - * **               | ُ .<br>اليزابيث بيشوب فم مديح البقاء على قيد الحياة كلوديا روث بير                           |
| 126       | <b>C</b> 21 11 22 11   | ، و                                                                                          |
| 100       |                        | أنشودة الندم الأبدى                                                                          |
| 132       |                        | الطفل والأوز قصة: بياتريس إيسبي                                                              |
| 40.4      |                        | شجاعة قصة: دانيال سمين                                                                       |
|           |                        | ت                                                                                            |
|           | * * * **               | الصناعات الثقافية وآلياتها سيمون فريث ترجمة: •                                               |
|           | •                      | استعادة: مصطفہ ماهر                                                                          |
|           |                        | الثقافة الجديدة ٢                                                                            |
| 142       | محمد كمال              | فَى حالة من البهجة الشعبية تصميمات الأغلفة عند بائع الورود!                                  |
|           |                        | «شازاه» بوصلة القلب النقب                                                                    |
|           |                        | الأمراض الاجتماعية والعلاقات الرومانسية فى المهرجان القومى للمسرح                            |
|           |                        | «كف إيزيس» يجمِّع أشلاء الوطن                                                                |
|           |                        | الأجندة                                                                                      |
| 157       |                        | برنامج الأنشطة الثقافية والفنية فى قصور وبيوت ومكتبات<br>«الثقافة الجماهيرية» خلال هذا الشهر |
|           |                        | مقالات ثابتة                                                                                 |
| 72        |                        | محمد عبد الباسط عيد                                                                          |
| 160       |                        | فاطمة قنديل ــــــــ 26 عبيد عباس                                                            |

# افتتاحيت

## العدالة الغائبة عن المترجمين

لا شكأن هناك اهتمامًا من قبل الناشرين، سواء «المؤسسات الرسمية» أو «القطاع الخاص» بالترجمة، وليس أدل على ذلك من تأسيس مصرفي العام ٢٠٠٦ للمركز القومي للترجمة، الذي لعب دورًا مهمًا في تنشيط وإثـراء حركة الترجمة - لا سيما في بداية نشأته - ولعل ذلك يرجع إلى الدور الذي قام به مؤسسه الراحل د. جابر عصفور، عندما وضع نصب عينيه، حقوق المترجم، «المعنوية»، فوضع اسمه على الغلاف، و»المادية»، فبالرغم من أن «المركز» جهة حكومية؛ لكنه الأكثر مكافأة للمترجمين من أية جهة مصرية أخرى، وكذلك تعد سلسلة «آفاق الترجمة» - التي تصدر عن هيئة قصور الثقافة، وبعد قرار من مجلس إداراتها منذ سنوات  $^-$  الأفضل من كثير من دور النشر الخاصة، لكن الأهم أيضًا <sup>—</sup> أن الجهتين؛ «المركز القومي للترجمة» و«هيئة قصور الثقافة»، من الجهات التي تحترم المترجم وتعطيه حقه في وضع اسمه على الغلاف، في حين أن دور نشر خاصة مصرية وعربية تتعدى على هذا الحق، وفي فعلتها هذه تنتهك حقًا من حقوق الملكية الفكرية.

منذ فترة وأنا ألاحظ أن بعض دور النشر الخاصة ترسخ

### تهنئة لـ إسراء النمر

تتوجه أسرة تحرير مجلة «الثقافة الجديدة» بالتهنئة للصحفية الموهوبة الشاعرة إسراء النمر؛ نائب رئيس التحرير، لحصولها على منحة آفاق، عن مشروعها «ألعاب حسين عبد العليم»، وهوالموضوعاللذى نُشر جـزء منه فـي عـدد مارس ٢٠٢٢ من مجلة الثقافة الجديدة، ويعد بذرة لكتاب تعده حاليًا عن هذا الأديب المدهش الذي تحاول إسراء أن تعيد تقديمه للحياة الأدبية، بما يليق بهذه الموهبة التي غادرتنا منذ ما يزيد على ثلاث سنوات.



لمفهوم غياب اسم المترجم من الغلاف، وفي هذا «الغياب» اعتداء واضح ليس فقط على حق المترجم، بل على حق القارئ، وأضرب مثلا على ذلك، أننى منذ فترة وجيزة اشتريتُ كتابًا عن «العدالة» وهو لمؤلف مصرى، ومنشور في دار نشر مصرية، وظننتُ أن الكتاب — حسبما أوحى الغلاف - مكتوب باللغة العربية، لا سيما أن للمؤلف ذاته العديد من الكتب بلغته الأصلية، لكن بعد أن تجاوزتُ الغلاف الذي لم يذكر سوى اسم المؤلف، فوجئت أنه مترجم، وأن هناك أستاذًا مشهود له بالكفاءة في مسألة الترجمة، هو الذي قام بذلك، وأن هذا المترجم وُضع اسمه بالداخل، ببنط أصغر من المؤلف، والأغرب من ذلك؛ أنه في الصفحة المخصصة للمعلومات وُضع اسم المؤلف – أيضًا – ببنط كبير، وتُرك بينه وبين المترجم مسافة، فلم أفهم ما معنى هذا التمييز، إذا كنت من الأساس أقرأ هذا الكتاب باللغة العربية، وصاحب الجهد الأكبر هو المترجم الذي لا يقل عن جهد المؤلف، فما معنى التمييز في البنط بين المؤلف والمترجم، وما معنى الفصل بينهما ب «مسافة»!!.

من وجهة نظرى فإن الكتاب المترجم، هو جهد لمن ترجم، لا يقل عن جهد من ألف، بدليل أننا قد نتذوق إبداعات أديب ما من مترجم بعينه، فى حين لا نستطيع قراءة الأديب نفسه من قبل مترجم آخر، فالترجمة جهد لا بد أن يُقابل بما يليق إزاء هذا الجهد.

والحقيقة أننى حاولتُ أن أعرف الإطار المرجعى والزمنى، لتجاهل اسم المترجم على الغلاف؛ لكننى لم أستطع، بل صدمت حين عرفت أنه حق أصيل للمترجم منذ عقود طويلة، وأضرب مثلاً على ذلك، ينتمى لحقبة الخمسينيات، عندما أصدرت الإدارة العامة بجامعة الدول العربية، حينما رأس د. طه حسين اللجنة الثقافية بها، وتم نشر ترجمات لمسرحيات شكسبير، أن وُضع اسم المترجم والمراجع على الغلاف، رغم أن بعض هؤلاء المترجمين كانوا لا يزالون يتحسسون طريقهم للترجمة.

إن الأمر يحتاج بلا شك إلى مراجعة من قبل دور النشر الخاصة، وكذلك إلى تدخل اتحاد الناشرين المصريين والعرب؛ لإلزام هذه الجهات التى تتعدى على حق أصيل من حقوق المترجم، لا سيما أننا نعانى أساسًا من إحباطات كثيرة في مجال الترجمة، منها أن المترجمين يحتاجون لتشجيع معنوى ومالى، حتى نستطيع أن نصل لأرقام مؤثرة في هذا المجال، فما زالت الكتب المترجمة للعربية قليلة بالنسبة لاهتمام دول أخرى بالترجمة.

### رئيس التحرير

## إثنوغرافيا المنشية

# أو كيف نقراً ﴿

الأحد هو يوم الإجازة الرسمية في منطقة المنشية. أثناء فترة الحظر بسبب انتشار وباء كورونا، كان كل يوم في المنشية هو تكرار ليوم الأحد. أصبح الزمن عبارة عن إجازة مضاعفة. في هذا الوقت، يمكن القول إن المنشية فقدت الجزء المتبقى من هويتها الذي يضمن وجودها، وهو التجارة. فقدت المبتية في اللحظة التي كتب عنها «جي ديبور» في كتابه غرقت المنشية في اللحظة التي كتب عنها «جي ديبور» في كتابه مجتمع الاستعراض، «اللحظة التي تحقق فيها السلعة احتلالها الكلي للحياة الاجتماعية؛ حيث لا تصبح العلاقة بالسلعة مرئية فحسب، بل إن المرء لا يعود باستطاعته أن يرى سواها، فالعالم الذي يراه هو عالمها». أيام الحظر قُطعت أرزاق الكثيرين، لكنها خلقت في آن فرصة جيدة للمشي والتأمل في الكان بعد تجرده من اتجاهه الاستهلاكي. لأول مرة يمكن رؤية المنشية عن كثب والتعرف على سكانها وعاداتهم؛ سكانها للحظة تعرى للمنشية، كأن المكان أراد أن يُزيح الزحام بعيدًا ليسأل عن الريخه غير المرئي، وعن ما الذي جعله كما يبدو اليوم؟

مى المغربي

000 وح

05

النقافـة الحديدة

### أول ما خطه القلم

كانت منطقة كوم الحلة تفوح منها رائحة كريهة إثر دفن السكان لموتاهم. بعد هدم الباب الأخضر بين عامى ١٨٤٤ و١٨٤٥ سكن كوم الحلة عدد من السكان المحليين للإسكندرية والمهاجرين من المغرب وتونس، وبنوا بيوتًا على الطراز التركى والأندلسي. كانت في كوم الحلة ساحة كبيرة على شكل مستطيل ينزل فيها العرب لبيع الأغنام والسمن والصوف والبلح السيوى. هكذا وصف على باشا مبارك منطقة المنشية في كتابه الخطط التوفيقية للإسكندرية. في ذلك الوقت كانت كوم الحلة بمثابة إشارة أو تجربة ربانية لما ستكون عليه المنشية فيما بعد. غير أن الأوربيين كانت تجربتهم مختلفة، ذلك أن الرحالة الإنجليزي «برامسن» يصف المكان في ثلاثينيات القرن الـ ١٩: «الميدان الكبير قرب البحر متسع، لقد تم تحسينه وتغطيته بالحصَى بواسطة الأوروبيين الذين جاءوا إلى هنا يتنفسوا نسائم البحر». بعدها بعام ظهر اسم «ميدان السلاح»؛ إذ كان حينها ساحة للعروض العسكرية والبحرية للجيش.

أسند محمد على باشا لصديقه المهندس «فرانشیسکو مانشینی» مهمه تخطیط الميدان الذي كان يطلق عليه «ميدان السلاح»، ولم يكن بالقرب من هذا الفضاء من المعالم سوى مسجد إبراهيم باشا ووكالة محرم بك وحارة المغاربة وبيت أنسطاسي. تغير اسم الميدان ليصبح «ميدان القناصل» وأصبحت كوم الحلة هي «المنشية»، كما أصبحت لها رائحة مختلفة بعد أن أمر محمد على بدفن الموتى خارج المدينة. أحاطت المبانى الميدان بالكامل. أبنية سكنية مستطيلة بارتضاع ثلاثة أو أربعة طوابق، بدت مشابهة لمفهوم الأبنية المطبق في مدن إيطالية مثل ميناء «تريستا» إبان حكم الإمبراطورية النمساوية المجرية في منتصف القرن الثامن عشر.

لقد كان للمبانى مظهر إيطائى شرقى. تم طلاؤها باللونين الأصفر والوردى، على غرار النمط السائد فى الشام ومدن شرق المتوسط، وزُينت واجهاتها بقوالب زخرفية منسوخة، ولأول مرة تدخل للإسكندرية النوافن الأوروبية ذات الضلف الشيش والتى كانت على الطراز الثينيسى. فى البداية وُضعت مسلة قصيرة من الألباستر حديثة الصنع فى مركز الميدان. وهو ما أثار الكثير من السخرية فى بلد تتوفر فيه المسلات الأصلية. وكانت به كذلك نافورة فى ناحية واحدة.

أصبح الميدان قطعة صغيرة من أوروبا، ولكن هل كانت أوروبا حقًا؟

يذكر «ا.م فورستر» في كتابه «الإسكندرية تــاريــخ ودلــيــل» أنــه فــى عــام ١٨٥٧ ذكـر «بارتيليمي سانت هيلير» أن «الإسكندرية مدينة نصف أوروبية، يتساوى «ميدانها الكبير» بأمثاله في المدن الكبرى في فرنسا». بينما اختلف مشاهدون آخرون لنفس الفترة في الرأي، مثل «پواتو» الذي وصف الميدان بالعاري «بلا شجرة واحدة تدفئ طبيعته الباردة دائـمًـا». ووصف «تيوفيل جوتييه» طابع الميدان بالهجين: «على الرغم من الأشكال الأوروبية غير المكتملة، قد لا نزال نشعر أننا في أفريقيا». أما «لوتين دى لاشال» فقد أكد على أن المدينة فقدت ملامحها الشرقية الخلابة، غير أنه أشاد بالمكاسب المحلية التي نتجت عن برامج الإصلاح التي اتبعها محمد على

### أثرياء وشجر سنط وعنف

أمر الخديو إسماعيل بتخطيط القاهرة على نهج المُخطِط الفرنسى «أوسمَن»، وعندما جاء دور الإسكندرية التى كانت «مُغرّبة» بالفعل، وُضع الميدان على رأس التخطيط، فتم تزيينه وبناء تمثال لا «محمد على» مُمتطيّا جواده وسط الميدان ليتغير اسمه مرة أخرى؛ ليصبح «ميدان محمد على».

كانت هذه المرة الأولى التى يرى فيها المسلمون تمثالًا لشخص، حتى إن الكثيرين حرموا وجوده والنظر إليه، وذلك لحرمانية «التصوير» في الإسلام. لكن ذلك لم يمنع وجوده حتى يومنا هذا.

على الجانب الأخر اشتهر عهد الخديو اسماعيل بالامتيازات التى مُنحت لشركات الخدمات الأجنبية. بدأ دخول كلمة «أضواء المدينة» التى نجدها منتشرة فى لافتات المحلات القديمة وعلى ألسنة من يزور المنشية أو يعمل فيها، حينما أدخلت شركة «لبون» الغاز إلى المدينة. وأصبح أيضًا شركة «كرديه» المسئولة عن معالجة ألياه وتمديد المواسير، كُلفت بتشجير الميدان بأربعة صفوف من أشجار الأكاسيا والسنط)؛ وأضيف أيضًا كشك للموسيقى ونافورة ليكملا تشجيره المتماثل.

تـوج عـام ۱۸۸۲ بـالارتـبــاك والغـضب والعنف؛ إذ حدثت مجزرة مأساوية بدأت من شـارع «السبع بنـات» وامـتـدت لأجـزاء

متعددة فى الإسكندرية، قُتل وجُرح فيها الآلاف من المصريين، كان ميدان محمد على والمناطق المجاورة له مسرحًا لهذه

متعددة في الإسكندرية، قتل وجَرح فيها الألاف من المصريين، كان ميدان محمد على والمناطق المجاورة له مسرحًا لهذه الأحداث التي كانت بمثابة ذريعة القصف البريطاني للمدينة وللاحتلال الذي أعقبه. الأحياء الأوروبية، بما في ذلك ميدان محمد على، أستهدفت ودُمرت جراء القصف نفسه في ١١ يوليو ١٨٨٢، وما لحق به من أعمال النهب والحرق. ولم ينجُ من الميدان المدمر سوى مبنيين فقط، وهما البورصة وكنيسة «سانت مارك». شمل الدمار مسطحًا بلغ ٩٦,٧٠٩

يتعامل الجميع اليوم مع المنشية على أنها محطة يجب المرور منها لقضاء حاجة ملحة

النقافـة الجديدة



مترًا مربعًا، تضمن ما يقرب من ٥٠٠ شقة وسط المدينة وحفنة من الفيلات في شارع «محرم بك».

مرة أخرى تتغير رائحة المنشية بعد أن أُقيمت محكمة عسكرية أمام قصر «توسيتزا» وأصدرت أحكام سريعة. وكانت «المنشية» نفسها مسرحًا لعمليات الإعدام العلنية واستخدمت أيضًا كمقابر لمن نُفذ فيهم حكم الإعدام.

في أعقاب القصف، قامت الحكومة المصرية بتعويض المُلاك عن فقدان ممتلكاتهم. وبلغت قيمة التعويضات ٥,٥ مليون جنيه. وكانت هناك موجة من الازدهار نتيجة لتدفق مثل هذا القدر من الأموال، وأُعيد بناء المدينة بشكل سريع. التنمية السريعة في مرحلة ما بعد ١٨٨٢ كانت بالأساس نتيجة لهذه التعويضات. وساهم التوسع في التجارة وارتفاع أسعار القطن فى استقرار الثروة بين طبقة برجوازية من السماسرة الشوام/ الفرنسيين كانت تتألف من تجار وخبراء ماليين وأصحاب

سيطرت مجموعة ناشئة صغيرة من الوُجهاء ذوى النفوذ، ربما لا يزيد عددهم عن الألف، على معظم الأنشطة المالية في

المدينة. مثل «أجيون»، و«مِنَشًّا»، و«بوغوص نوبار»، وعائلات الجيل الثاني من الأثرياء اليونانيين، مثل «زرفوداكي»، و«سالفاجو»، و«بناكي». هؤلاء الوكلاء والمصرفيون الذين أصبحوا مُسوِّقين عقاريين، كانوا هم أيضًا المساهمين الرئيسيين في شركات التطوير والتنمية المسئولة عن تطوير جزء كبير من «المنشية» وشارع «شريف باشا» والمباني المُطلَّة على شارع رشيد (شارع فؤاد حاليًا). هيمن التأثير الإيطالي مرة أخرى على إعادة بناء ميدان «محمد على». وكانت وكالة «مِنَشًا» من أهم مبانى هذه الفترة، والتى بنيت على الأرض التي اشتراها «ليفي دو منشا»، وصمم الوكالة المعماري الإيطالي «أنطونيو لاشياك»، تخيل منشا أن تكون الوكالة مقسمة لبيوت تخدم طبقة معينة، هذه الطبقة التي من المفترض أن تفتح شبابيكها لتطل على الميدان وتشم رائحة الياسمين الهندي وتنزل في الأدوار الأولى للوكالة لتشترى ما تحتاجه بيوتهم،

ثم تتحرك تجاه السوق الفرنساوي/ الطباخيين ليشتروا ما يحتاجونه من السمك واللحم والبقالة، ذلك أن السوق الفرنساوي كان مخصصًا لهذه الطبقة من الأجانب والأثرياء فقط. لا تزال الوكالة تطل على الميدان، لكن هذه البيوت تحولت إلى مخازن؛ لأن الوكالة نفسها غيرت اتجاهها بعد خروج الأجانب من مصر، واختارت أن تبيع الملابس المستعملة والأحذية المسروقة.

يمكنك اليوم شم رائحة الياسمين الهندى مختلطًا برائحة عطنة، نتيجة سوء تخزين الملابس وكثرة تبول الرجال في الشوارع. أيضًا السوق الفرنسي تحول لسوق ممتلىء بورش النجارة ومواد البلاستيكية ولوازم التنجيد.

### الخروج الأول

«العالم الحاضر والغائب في آن واحد، والذى يجعله الاستعراض مرئيًا هو عالم

مكان • سبتمبر 2022 • العدد 384

السلعة الذي يسيطر على كل ما هو معاش، هكذا فإن عالم السلعة يظهر كما هو، فإن حركته تتماثل مع تباعد البشر فيما بينهم وفي مواجهة ناتجهم الكلي..»

بدأ تجريد الميدان من قيمته بعد ١٨٨٢، عندما قامت النخبة السالف ذكرها في نقل مساكنهم نحو محطة الرمل تحديدًا وإلى حي «محرم بك» واتخذت الأعمال التجارية، بما في ذلك البنوك، مقرّات في المناطق المجاورة للمنشية؛ حيث بدأ مركز جديد للمدينة في التوسع حول شارع «شریف باشا» و «سیزوستریس» و «طلعت حرب». غير أن المنشية استمرت في الحفاظ على أهميتها بسبب وجود البورصة التي ظلت القشة الأخيرة التي تستند عليها، حتى تم هدمها وتحويلها لموقف سيارات بعد محاولة اغتيال الرئيس جمال عبد الناصر.

يصف فورستر البورصة في كتابه قائلًا: «نهاية الساحة: البورصة ذات الشكل الخارجي المقنطر والساعة. في الداخل يوجد بورصة القطن، رئيس التجارة المصرية. الصرخات والصيحات التي قد تسمع هنا في الصباح لا تأتي من حديقة حيوان، بل من تجار الإسكندرية الأثرياء وهم يشترون ويبيعون. في الطرف الآخر من نفس القاعة توجد البورصة».

ربما لوكان فورستر موجودًا الآن لقال الجملة نفسها، ولكن على البائعين المتجولين. أهم سلعة تباع هنا هي الملابس. لا تخدم طبقة بعينها، فهنا تأتى كل الطبقات لتشترى السلع.

#### التمصير والخروج الأخير

أدخل ملك البورصة «ج. قرداحي» الطوب الأحمر للمنشية سنة ١٩٢٦، عندما قام بتمويل إنشاء مبنى شديد التميزقام بتصميمه المعماريون الفرنسيون «أ. دریسی» و «ل. أودین» و «ر. لیکار»، کان طرازه المعماري انتقائيًا محافظًا.

مع دخول الطوب الأحمر بدأت مرحلة من تغيير الخريطة في المنشية، لكنها أخذت اسم «تطوير» خلال الثلاثينيات والأربعينيات، وتم إحلال بعض المباني القديمة والرائعة مثل بناية «پريمي». المطورون كانوا إما شركات تأمين، مثل شركة «مصر للتأمين»، أو رجال صناعة مثل «كوتسيكا»، الذي أقام بناية على الميدان صممها المعماريون الحداثيون «م. فلوري» و«ك. جورجيادس». تَنَاقُض ارتضاع المبنى



ميدان محمد على منتصف ستينيات القرن الماضي

الجديد بطرازه الحداثي المبكر بشكل حاد مع النظام والطراز القائمين في الميدان. التأميم والنزوح الجماعي للأوروبيين من البلاد، تبعه مصادرة الممتلكات المصرية التي تمتلكها الطبقات الغنية. وأدى ذلك إلى الحد من الأعمال وإلى انتقاص مساهمات القطاع الخاص، كما تمت الإطاحة بتمثال الخديو إسماعيل الذى أصبح مكانه الآن نصب الجندى المجهول عام ١٩٥٨، وأزيل أيضًا الحي السكني الذي بُنى إلى الجنوب من الميدان في القرن

التاسع عشر، وذلك لإفساح الطريق لشارع «النصر»، وعلى طول طريق «النصر» وضعت البلدية مخططًا شاملًا جديدًا لاستكمال التمصير؛ وتشييد مبان سكنية منتظمة صممها المعماري المصري «محمود الحكيم»، خريج جامعة «ليڤربول»، وكان من المفترض أن يضم المخطط العديد من الشركات، خاصة الشركات المرتبطة بأنشطة الميناء. لكن التوقيت كان خاطئًا وبدلًا من ذلك أصبحت مكاتب المحامين وشركات السياحة المخصصة في الحج والعمرة، مساكن منخفضة التكاليف. هذا التغيير أفسح مجالا للمصريين لأول مرة ليملكوا شيئًا في المنشية، أو بالأحرى ليملكونها. فلم يظهر الكثير عن حياة السكان المحليين أثناء ازدهار المنشية كقطعة من أوروبا،







### النصب التذكاري للجندي المجهول

كان ما يقبضنيش إلا يوم الأحد الساعة

٣، الساعة ٤ نبقى ملمومين على الرصيف

قدام السوق.. دا كله يوم إجازتنا، الأجانب

كان حلم كل صبى في ذلك الوقت أن

يمتلك ورشة، وأن يكون معلمًا مثل خميس،

وهذا ما حدث بالفعل، سواء بعد أن آلت

إلى بعضهم محلات الأجانب، أو من كان

يرتكن على قرشيين واشترى أو أجر محلا

أثناء الارتباكات الحاصلة. وعليه انتشرت

محلات البقالات التي تخدم الصنايعية

وافتتحت في المنشية عدد من المحلات لبيع

الساندوتشات الجاهزة مع كوب حليب أو

شاى بالحليب، ليستطيع الصناعية أن

يتناولوا فطورهم قبل بدء العمل، وفي

الليل تنشط محلات الحلوى الشعبية مثل

العاشورة والمهلبية مع كوب شاى بحليب

أيضًا. لم يبق من هذه المحلات سوى «ألبان

النيل» الذي يقع حاليًا في شارع خلف

جامعة سنجور، فتستطيع أن تطلب منه

ساندوتش جبن تركى وكوب حليب.

كان عندهم رحمة وعندهم إنسانية».

خصوصًا الطبقة الفقيرة، لكنهم بالتأكيد كانوا في خلفية المشهد.

في التسعينيات، أجرى الكاتب السكندري علاء خالد في مجلة «أمكنة» حورًا مع رجل يدعى خميس، الذي عمل كصبي عند الأجانب وشاهد رحيلهم. كان حلم خميس أن يملك ورشة، أن يكون معلمًا ويأخذ فرصته، وهو ما استطاع أن يحققه بعد نـزوح الأجـانب. يسأله علاء خالد: «كان ممكن تبقى صاحب ورشة والأجانب موجودين؟»، فيجيب: «صعب طبعًا. دلوقتي الوضع أحسن للمصريين.. تعرف شارع فؤاد، يستجرى واحد مصرى يفتح فيه! لاء. تعرف على منصور هو الوحيد فى شارع فؤاد اللى فتح دكان عشان كان متجوز واحدة طليانية». ولكنه لم يكره الأجانب رغم كل ذلك، يقول: «كنت بشتغل عند واحد خريج اسمه بورجي، كنت صغير وباخد صاغ في الجمعة، وكان فيه واحد بربري معاه خدام في البيت، يوم الأحد نلبس ونروح عند الخواجة ياخدنا سينما كونكورد، حفلة ٦-٩، نتغدوا قبلها عنده. كان الخواجة متجوز واحدة ألمانية، وهي اللي بتطبخ كل يوم أحد ياخدنا السنيما هو ومراته».. «لما اشتغلت عند المصري..

سوق جديدة

«العمران الحضرى هو الإنجاز الوحيد للمهمة المتصلة بحماية السلطة الطبقية: مهمة الحفاظ على العمال الذين جمعتهم بصورة خطرة الشروط الحضرية للإنتاج. النظام الدائم الذى يوجب خوضه ضد كل شكل ممكن من أشكال التقائهم يجد ساحته الأثيرة في العمران الحضري.. مع وجود وسائل اتصال جماهيرية من مسافات بعيدة، أثبتت عزلة السكان أنها

وسيلة أشد فاعلية في السيطرة عليهم»، هكذا يقول لويس ممفورد في كتابه «المدينة عبر التاريخ»، وهو يصف عالماً ذا اتجاه واحد على الدوام، وهو عالم المنشية اليوم.

السوق الجديدة في شارع الباب الأخضر، التي صارت تطل على شارع النصر، كانت جزءًا من مخطط إعادة التطوير الكلى لعام ١٩٥٨. لم تكن إعادة تنظيم السوق كافية لتلبية الإمكانات التجارية الهائلة للميدان. وبالتالي تضاءل حجم السوق الجديدة بين الأسواق التقليدية الكثيفة بشكل فوضوي. «سوق سوريا» التي عُرفت فيما بعد برسوق ليبيا» تبعًا للمكان الذي جاءت منه البضائع المهربة في عهد الرئيس جمال عبد الناصر، ذلك أن شارع السوق قريب من إحدى بوابات الجمرك؛ حيث يسهل النهب وسرقة حمولة، ثم العودة إلى شارع الباب الأخضر الذي أصبح اسمه الدارج «شارع السكة الجديدة»، والاختباء داخله ثم توزيع هذه الحمولة المهربة في المنشية. أدى ذلك إلى أن يكون شارع طلبة العلم مكانًا لبيع الأدوات الكهربائية، وبدوره يتحول شارع أنسطاسي لشارع فيه العديد من الورش ومحلات بيع قطع الغيار.

أما بالنسبة لـ «سوق الصرافين» أو «سوق الـدولار»، وهي ظاهرة ارتبطت بسياسة الانفتاح في عهد السادات، فهي الآن أيضًا سوق استهلاكية كبيرة للملابس الرخيصة وأدوات التجميل والمعدات المنزلية بجانب تجارة العملة. شارع السكة الجديدة -الباب الأخضرسابقًا-ظل متمسكًا بتجارة العملة. هناك عدة محلات تتعامل مع مخازنها على أنها بنك. حينما تريد تغيير عملة تمشى في الشارع المؤدى لشارع السكة الجديدة وستجد رجالا ينادون «عملة يا أستاذ؟»، إذا وافقت سيأخذك بداخل الشارع ثم تدلف لأحد المخازن؛ حيث يوجد عالم آخربالداخل، عالم به مكاتب وكراسي جلدية ونقود مخبأة في علب الأحذية وسلال القمامة البلاستيكية.

#### المشهد اليوم

«لا يمكن مواصلة الصراع بين التقليد والتجديد، الذي هو مبدأ التطور الداخلي للثقافة في المجتمعات التاريخية، إلا عبر الانتصار الدائم للتجديد إلا أن التجديد الثقافي لا تحمله سوى الحركة التاريخية الكلية التي باكتساب الوعى بكليتها تميل إلى إبطال افتراضاتها الثقافية المسبقة، وتمضى باتجاه الانفصال»...

تفرض المرأة سيطرتها على عدد كبير من الوكالات والعقارات والمحلات التجارية

09

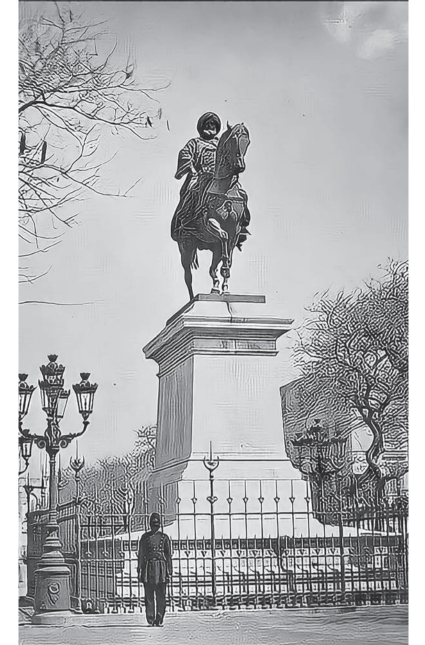
لم يكن سكان المنشية واعين بما فكر فيه «جى ديبور» عما سماه الاتجاه الواحد الذى يجب كسره. وعلى الرغم من الاكتظاظ والزحام إلا أنك لا تشعر سوى بالانفصال والتشويش. يتعامل الجميع مع المنشية على أنها محطة يجب المرور منها لقضاء حاجة ملحة.

العمل في الورش أصبح من نصيب فتيان لم يتعد عمرهم الحادية عشر. كل ليلة بعد انتهاء العمل يخرجون على موتسيكلات ويسوقون بتهور، ملحق بالموتوسيكل كاسيت يصدح بأغاني المهرجانات. يشرح «ميلان كونديرا» فعل مشابه في روايته «الخلود» أنه طلبة العلم؛ حيث مسجد إبراهيم باشا وقبار أنسطاسي إلى شارع السكة الجديدة، وقبل دخولهم لشارع النصر، يمرون على نساء جالسات تحت شجرة بونسيانا، الشجرة الوحيدة في الشارع، يتسامرن تحتها حتى الفجر. هؤلاء النساء جعلن النشية مجتمعًا نسويًا بشكل لا واعي.

فى المنشية يتم احترام النساء؛ لأنها تاجرة أو أم لتاجر أو زوجة تاجر أو سمسارة. فى كتابها «الثقافة السكندرية» تحكى عزة هيكل عن وكالات «زنقة الستات» تمتلكها نساء حتى اليوم. تفرض المرأة سيطرتها على عدد كبير من الوكالات والعقارات والحلات التجارية، المرأة هى اليد الخفية المسيطرة فى تجارة العملة.

في المنشية، نادرًا ما تجد رجلين يتعاركان. العراك هنا للنساء. يُصدر كل رجل زوجته أو أخته للتصرف، وحينما يقف رجل -لا يعرف كيف تمشى الدنيا هنا- أمام امرأة من سكان المنشية ليشتمها أو يهينها تطلب منه أن يرسل لها أمه لتكلمها، ثم تتركه؛ لأنها لن ترد على رجل. تخبرنا حكايات النسوة أو ما يمكن اعتباره تأريخًا شفهيًا أن معظم السكان المحليين لمدينة الإسكندرية كانوا صيادين يقضون معظم أوقاتهم في البحر، يغيبون طوال النهار أو لأسابيع ثم يعودون ليعطوا نسائهم ما كسبوه من مال، بعد بيع السمك في «حلقة السمك» أو سوق الميدان»، غير طالبين منهن سوى نومة مريحة ولقمة هنية. لذلك كان يجب على كل امرأة سكندرية أن تكون بمثابة الرجل والمرأة في نفس الوقت، ساذجة كانت أو واعية. مع الوقت سلم الرجال الراية لنسائهم.

فى مقال نشر له فى مجلة -Méditer ranéennes بعنوان تحولات المنشية،



### تمثال محمد على باشا خلال النصف الأول من القرن العشرين

المنشية، مثلها مثل مدينة الإسكندرية نفسها، تبحث عن إعادة تعريف لدورها فى العصر الحديث

يقول الدكتور محمد عوض: «بعد تاريخ يزيد عن قرن ونصف، فإن المنشية، مثلها مثل المدينة نفسها، تبحث عن إعادة تعريف لدورها في العصر الحديث. فما كان يومًا يمثل القلب السياسي والاجتماعي والاقتصادي للإسكندرية، تم اختزاله في كونه دوار واسع للمرور يكتظ بالباعة المجائلين. إن روعة الماضي تنتظر إعادة إحياء، وربما تنتظر اسمًا جديدًا».

المصادر:
(۱) الخطط التوفيقية لمدينة الإسكندرية لعلى باشا مبارك. الإسكندرية لعلى باشا مبارك. (٢) مجتمع الاستعراض لجى ديبور. (٣) تحولات المنشية لمحمد عوض. (٤) الإسكندرية تاريخ ودليل لـ «أ.م فورستر».

الثقافـة الجديدة

• سبتمبر 2022 • العدد 384 **مكال** 

# أحمد جاد الكريم:

## لست معنيًا بإحياء التراث في أعمالي



حرصًا منّا على تسليط الضوء على الكُتّاب الشباب، نجري هذا العدد حوارًا مع الروائي أحمد جاد الكريم، وهو من مواليد محافظة سوهاج عام ١٩٨٥. بدأ مشواره مع الإبداع بكتابة الشعرثم اتجه عام ٢٠١٠ لكتابة القصة والرواية. صدرت له حتى الآن ثلاثة أعمال، وهي: رواية «ليالي السيد » التي تسبر بلغة شبه شعرية أغوار عالم الأولياء الصالحين ومريديهم من خلال وصف بصرى ولغوى واقعى، ورواية «أحزان نوح» التي حصدت المركز الثالث في مسابقة المجلس الأعلى للثقافة عام ٢٠١٤، ورواية «تغريبة بني همام» التي تستلهم أحداثها من فترة نهاية القرن الثامن عشروبداية القرن التاسع عشر في مصر، والتي تزامنت مع دخول الحملة الفرنسية إلى مصر بقيادة نابليون بونابرت. تتناول الرواية ُسيرةُ متخيِّلة لحفيد شيخ العرب همَّام، والذي يدعى همّام أيضًا وهو ابن عبد الكريم همّام، الذى كان يُلقب بعظيم بلاد الصعيد. وفي مجال القصة القصيرة، فاز أحمد جاد الكريم بجائزة لجنة الشباب باتحاد الكتاب للقصة القصيرة عام ٢٠١٤ عن قصته «رجل لا ينام»، كما فاز بجائزة «iread» عام ٢٠١٩ للقصة القصيرة عن قصته «روح تائهة».. إلى نص الحوار.

حوار: محمود حسانین





### ما القراءات المفضلة لديك، وهل ثقافة الإنسان تقف عند حاجز معين؟

أحبُّ قراءة الروايات، والقصص القصيرة، ويأتى النقد في مرتبة تالية لهما. مقولة «النقد الأكاديمي» التي دائمًا ما تُوصم بها الكتابات النقدية انطلاقًا من كونها جافة في الأسلوب، مليئة بالعبارات والمصطلحات الأجنبية الغريبة على القارئ العادى وحتى المثقف، اكتشفت أننا نرددها دون وعي، ولا نختبر صحتها من كذبها. هناك نقاد يميلون إلى النقد الإبداعي، ويُمكن أن نطلق عليه الإبداع النقدى، أيا كان، هذه الكتابات لا تقل إبداعًا عن الإبداع الأصلى من شعر وقصة ورواية، هناك مثلًا كاتب مغربى كبير وهو عبد الفتاح كيليطو يُحقق مقروئية عالية، وكتبه منتشرة بين القراء العاديين. وهناك الناقد والمفكر البلغاري تودوروف. نظرة إلى كتابه «الأدب في خطر» تجعلنا نعيد التفكير في كثير من الأحكام الجائرة والتي نتناقلها دون وعي، ويرددها المبدعون دائمًا. وهناك الكاتب المصرى سيد الوكيل، يمكن الاحتكام إلى كتابه «مقامات في حضرة المحترم»، وغيرهم من الكُتَّاب العرب وغير العرب.

أميل أيضًا إلى قراءة كتب التاريخ، فى المرتبة التالية له أجد متعة فى قراءة بعض كتب الفلسفة لكن بشكل قليل، ولا أستطيع التخلى عن قراءتى للشعر، ولى دومًا عودة كل حين للشعر القديم، فى العام الماضى اكتشفت مناطق مجهولة فى المدونة الجاهلية خاصة شعر امرئ القيس، وهناك قصائد غير مشهورة، لكنها دُرِّ مخبوء تحتاج لمن يُحسن الغوص، والتقاط أجودها.

بالنسبة للجزء الثاني من السؤال، بالطبع ثقافة الإنسان لا يحدها حاجز، يمكن للكاتب أن يقرأ في أي مجال، المهم أن يجد متعة فيما يقرأ، أتذكر أنى قرأت مرة أن العقاد اشترى كتابًا عن الحشرات، فهو أديب وسياسي ما علاقته بالحشرات؟! بالتأكيد سيجد إما إفادة في هذا الكتاب أو متعة ما، قلت لك إنَّ لي قراءات في الفلسفة، وجدت فيها إمتاعًا ورياضةً ذهنية، وأحسست وقتها أنى صرت أدرك أشياء موجودة من حولى ولكن لا أشعر بها، بعد حين كنت أنسى ما قاله كانط وبيرجسون وديكارت والفارابي وابن سينا، أنسى -حرفيًا- ربما أغلب ما قرأته، وكنت أعزًى نفسى أنى قضيت وقتًا ممتعًا مع تلك الأفكار، وأنها ربما تتسلل إلى نص سأكتبه في المستقبل، أو هي تتسلل خُفية فيما أكتبه دون أن أشعر.

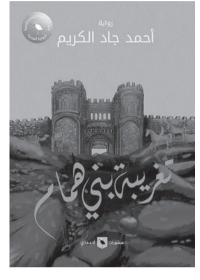
### على الكاتب أن يحذف من قاموسه كلمة «الإلهام» وأن يُدمن النظر في نصه الذي يشتغل عليه

#### ما طقوسك في الكتابة؟

ليس لدى طقوس ثابتة، أحيانًا يساعدنى طقس معين على الانطلاق فى الكتابة، كسماع الموسيقى أو سماع القرآن، وأحيانًا أجد أن ذلك يُشتتنى فلا أستطيع أن أتم جملة واحدة، فألجأ لطقس الهدوء، فى أوقات كنت أكتب وابنتى تشاهد أفلام أخرى يُضايقنى صوت يأتى من الشارع، فيخدش السكون أثناء الكتابة، فى النهاية أميل للكتابة فى جو هادئ، لا أكتب فى المقاهى، وأتعجب من أولئك الكتّاب الذين ينهون أعمالهم وهم جالسون على المقهى.

### «تغريبة بنى همام» استحضار البطل التاريخى واستنهاض مخلص جديد، أم معالجة لفكرة إحياء الموروث كما ألمحت في الروايتين السابقتين؟

لم يدرُ في خلدي لا هذا ولا ذاك، مسألة البطل التاريخي المُخلص الذي يحلم به البعض خارجًا من بطون كتب التاريخ القديمة، بسيفه وجيوشه الجرَّارة، تعلوه رايات النصر، وترفرف من فوقه الطيور الجارحة منتظرة القتلى الذين يسقطون بين يديه فينقضون صوب وجبة شهية تكفيهم أيامًا عِدة، هذا ماضٍ ولَى وانقضى، ولن يعود، بطولة الفرد أصبحت تراثًا قديمًا، يُدْرَس ولا يُحتذى به، أما الواهمون فهم كُثر، وأوجاع الحاضر، وظلمة المُستقبل تجعل الماضي زينة الدنيا، أما قضية إحياء التراث فلست معنيًا بها، هناك المؤرخون، وعُشِّاق المخطوطات، ومحققوها، هذه وظيفتهم، أما الفن فله أدوار مُختلفة، ما رُمته في الرواية هو معالجة فكرة الانتصار، الراية الخفَّاقة بحق، قد نجتمع على «فرد» لكن لا نؤلهه، ولا نرفعه إلى مقام الولاية، في «التغريبة» استدعاء للحظة متخيلة كان بإمكاننا نحن المصريين أن نواجه أعداء عدة، أن نحلم بالنصر، لا يهم أن ننتصر، النصرهو نتيجة الأحلام التى تختمر لسنوات وأجيالٍ عِدة، النصر الذي أقصده



بوصفه معادلًا موضوعيًا لكسر همومنا، والتفكير في قضايانا ومشكلات مجتمعنا التي لا تنتهى.

### بين المدونات والظلال، هل ثمة معالجة موازية لاستلهام الفكرة، مما هو تاريخي وإسقاطه على الواقع؟

سرت في الرواية على خَطين متوازيين، خطِ
يرسمه المؤرخ عبد الرحمن الجبرتى راويًا
بضمير المتكلم أحوال مصر وقت دخول
الحملة الفرنسية، ومنتظرًا قدوم «همام»
الحفيد فاتحًا أسوار القاهرة، الخط الثاني
قام به الراوي العليم الذي يتبع همامًا في
تغريبته/ رحلته من الجنوب صوب الشمال،
قضية الإسقاط لم أقصدها، ربما تصل إلى
المتلقى على نحو ما، وهذا مقبول في الفن،
كل نص قابل للتأويل، وربما يصل القارئ
إلى أشياء لم تبرق في الذهن أثناء الكتابة،
وفي النهاية فإن النص ملك للمتلقى،
وعلى الكاتب قبول التأويل أو رفضه.

#### هل ثمة علاقة بين إبراز المواطنة، وفكرة مقاومة المحتل حتى وإن كان يصنع تغيرًا ثقافيًا لصناعة مجد زائف؟

سأجيب على هذا السؤال بسؤال آخر، لماذا يقوم المحتل بغزو بلد ما؟ لماذا يُنفق الملايين، ويُزهق مئات وربما آلاف الأرواح؟



هل من أجل إقامة الديموقراطية وإرساء قواعد العدل، ونشر العلم؟ بالطبع الإجابة لا، المحتل الفرنسي جاء ليجعل من مصر ولاية تابعة لفرنسا، تمسّع «نابليون» بالدين، وأعلن احترامه للإسلام ثم لمّا غضب داست أقدامُ جنودِه وخيولُه واقتحمت باحة الجامع الأزهر، المواطنة بوصفها تقديسًا للمكان، وانتماء للبقعة من الأرض التى نبتنا من طينها، تظهر بكل تجلياتها وقت الأزمات، فيعى كل مواطن مصرى سواء أكان مسلمًا أم مسيحيًا أن المحتل لا يهمه الدين، هو يكسب وُدِّ الجمهور كي يكسب أرَضًا جديدة، ويُطيل مُدة بقائه، يسلب خيرات البلاد، ثم يوهمهم بالمطبعة والمسرح، والمجمع العلمي!.

> وجدت في الكتابة تعويضًا عن الخسارات فهي على الأقل تمُكُننى من مساءلة

الماضى

تشغلني مسألة الفكرة بقدر ما تشغلني الطريقة التي سأقدمها بها، ما الجدة في التناول، وزاوية الرؤية المختلفة، وهذا ما يوقف مشاريع كثيرة ذات أفكار جاهزة.

#### ماذا قدم لك الإبداع وماذا أضاف؟

سأبدل بكلمة الإبداع كلمة «الكتابة»؛ لأن الإبداع هو ثمرة ونتيجة يحصدها الكاتب جراء فعل الكتابة، ما قدمته لي الكتابة مزيدًا من الفهم، فهم الواقع، وفهم النفس، وأيضًا تأمل الأحوال، كنت أظن قبل ذلك أن القراءة وحدها قادرة على جعلى أكثر فهمًا لما يجرى من حولي، والغوص داخل النفس، لكشف أسرارها، ومحاولة الإجابة عن كثير من الأسئلة المقلقة التي تتردد دومًا، لكن مع الكتابة امتدت مساحة التأمل، أعدُّها فُرصة للنظر بشكل مزدوج مرة إلى الخارج ومرة إلى الداخل، كتبت في شهر رمضان الماضي أكثر من عشر تدوينات على مدونتي، كلها عبارة عن محاولة للفهم والتأمل والإدراك، حتى الكتب التي كنت أقرأها، قلبت صفحاتها وأنا أكتب، تأملت في لحظات تمـرُ دون أن نعى بها، أدركت أن الـزمـن أكبـر عدو للإنسان، ليس لأنه ينهب عمره فقط، ويقضى عليه، لكن؛ لأنه يسحق بمروره كثيرًا من اللحظات التي تحتاج للتوقف، والتأمل وإعادة النظر، هذه هي خسارة الإنسان الحقيقية أكبر حتى من خسارته لسنوات عمره، وجدت في الكتابة تعويضًا لتلك الخسارات المتكررة؛ لأنها تمكّنني من إعادة تلك اللحظات، من مساءلة الماضي، وتطويع أحداثه، وإدخالها «فرن» الإبداع لتصير نصوصًا قادرة على خلق المتعة في نفوس قارئيها، سأنهى كلامى بمشهدٍ مرَّ بي، منذ سنوات كنت أشرب كوبًا من الشاي المغلى -على غير العادة- رائحة الشاي وهي تصعد، أثارت فيِّ أحاسيس ومشاعر قديمة، تذكرت ذلك الطقس القديم، وقت العصارى، والتفاف الأهل منتظرين الأكواب الفارغة أمامهم لتُملأ، تطل الرائحة أولاً، وهى علامة على قدوم «البراد الصاج» ذي اللون الأبيض، وصوت انسكاب الشاي داخل الأكواب، تأمُّلُ هذه اللحظة أعادني إلى سنين تربو على الثلاثين، والأمر لا يقف عند تأمل ذلك المشهد في لحظته الآنية أو ارتداده نحو الماضي لكن بمدى الإدراك والوعى بكل هذه التفاصيل، ذلك الإدراك لا تخلقه سوى الكتابة التي تحول «العادي» إلى «جمالي»، وتبعث جذوة الماضي المطمورة في رماد الذكريات.

### إلى أي مدى يذهب الكُتَّاب لاستحضار الإلهام؟

مسألة الإلهام نسبية، تختلف من كاتب لآخر، كنت واهمًا قبل ذلك وأظن أن الكتابة تحتاج إلى الإلهام؛ لأنى كنت حديث عهدٍ بكتابة الشعر؛ ولذلك كتبت روايتي الأولى «ليالي السيد» في عدة سنوات؛ لأني حينها وضعت يدى على خدى أنتظر أوقات تجلى الإلهام، وروقان البال، بعد ذلك تغيرت نظرتي، وأصبحت أنا أجلب الإلهام على طاولة الكتابة. في روايتي الثانية «أحزان نوح» خصصت وقتًا ثابتًا كل يوم، فأنهيتها في أقل من شهر، وتأكد لي كذب فكرة الإلهام، كتبت روايـةً يتجاوز حجمها ضعف حجم رواية «ليالي السيد» بطريقة جلب الإلهام من «قضاه» كل يوم وأنهيتها في عدة أشهر، لكن لم يكتب لها أن تُنشر حتى الآن، على الكاتب أن يحذف من قاموسه كلمة «الإلهام» وأن يُدمن النظر في نصه الذي يشتغل عليه، وحتى ولوبتعديل بسيط كل يوم، وأن يُضيف -مع كل إطلالة- ولو سطرًا واحدًا فقط.

ما الفكرة التي حلمتَ أن تكون كاتبها؟ ليس هناك فكرة بعينها، الأفكار كثيرة، ولدى رصيد لكتابة عشرة روايات، أنا لا



### د. محمد عبد الباسط عيد

ناقد

### تقشير الكلمات

نحن لا نفكر في كثير من الكلمات بما يكفى؛ بعض الكلمات تحتاج الى تأمّل يليق بمكانتها وتاريخها ودورها المؤثر في حياتنا.. الأمر أقرب إلى ثمرة الفاكهة التي قد تسُرك قشرتها الخارجية، ولكن معرفتك بها لن تتحقق إلا إذا أزلت قشرتها واختبرت مكوناتها، سواء بالتنوق أو بالتحليل في المختبر أو بهما معًا.. بعض الكلمات يختزلها الاستخدام في قشرة دلالية رقيقة تخفى خلفها عالما خصبًا من الدلالات والأحداث والقيمة أيضًا.. أحاول هنا أن ألفت انتباهك إلى ضرورة تجديد علاقتنا بالكلمات، إلى تقشيرها المستمر لنرى أعماقها المطمورة، وحين نتوقف عن ذلك تضيق الرؤية، وكل تضييق - كما تعلم - محاصرة، ولا ينبغي لنا أن نحاصر الكلمات ولا أن تحاصرنا الكلمات..!

كان البلاغيون القدماء يلفتون انتباهنا إلى عملية التقشير المستمرة التى يمنحها السياق الجديد للكلمة، الكلمة فى السياق تزدهر بالدلالة، تجلب عفوية الهامش إلى «رسمية» المّن، ورغم أن كل سياق يشير إلى متكلم معين وإلى متلق بعينه إلا أن اللغة بذاتها تستعصى على هذه الحالة الفردية، هناك أصوات متعددة فى كل كلمة، أصوات بعيدة وأخرى قريبة، وثمة استدعاءات لا حد لها تتعلق بأهداب الكلمة، ووحدهم الذين يرهفون السمع ويجيدون الإنصات من يمكنهم رؤية هذا العالم الذى تشير إليه الكلمة وتتفاعل معه.

كل سياق يرينا وجهًا من وجوه الكلمة ويشير إلى جانب من جوانبها، ومن مجموع السياقات يمكننا الحديث عن «دنيا الكلمة»... ا

بعض جوانب الكلمة يهجره الاستعمال ويطويه النسيان، فتعيش الكلمة بيننا بنصف ضوء، ونصف الضوء يظهر نِصْف الحقيقة، ولا يغنى النُصُفُ شيئًا.

يقول البلاغيون في صياغة دقيقة محكمة: لكل كلمة مع صاحبتها مقام...! فما أجلّ هذا الكلام وما أعمقه..!

أحب كلمة «المقام» هذا، ولا أعرف كلمة تسد مسدّها في هذا المدار؛ فالمقام عملية تشبيك لا تتوقف بين الكلمات والدنوات المتكلمة، والمقامات اختيار الكلمات. الكلمات ليست مجرد أداة مصمتة.. في كلّ مقام جديدة نرى وجهًا صاعدًا من وجود الكلمة.. في المقام من الحنو والتسليم والتكريم بأكثر مما فيه من آلية القاعدة الرياضية المتقنة... في المقام تتجلى الكلمة وتتنوع ألحانها في يد العازف، المقام مقام الكلمة والمتكلم والمتلقى جميعًا.

كان البلاغيون ومعهم علماء القرآن فيما بعد يتحدثون عن مقامات القرَّاء، وكانوا يرون مقام القارئ يلتقى بمقام الكلام، ولا يستوى القرَّاء بطبيعة الحال، فهناك قراءة أولى، يمكنك وصفها بالقراءة الألية الوظيفية، نتعرف معها أو من خلالها على فحوى النص أو موضوعه.. وهناك قراءة ثانية أكثر إنصاتًا، تنقب عن المكامن البعيدة للكلمات. إنها قراءة مرتهنة بثقافة القارئ المكامن البعيدة للكلمات. إنها قراءة مرتهنة بثقافة القارئ وحضوره الذهني والنفسي وتفاعله مع النص، وهذا القارئ يبدو النص موصولًا بغيره من النصوص، في هذا المقام القرائي يبدو النص شبكة هائلة من الأصوات والأصداء التي تستدعيها الكلمات في سياقها الجديد، ووحده القارئ (صاحب المقام) من يمكنه تقشيرها والحديث عنها، وحده من يراقب هذا الميلاد يمكنه تقشيرها والحديث عنها، وحده من يراقب هذا الميلاد ويطمره النسيان..!

هنا تبدو الكلمة «واقعة ثقافية» كاملة الأوصاف يمكن الحديث عنها ومتابعة تجلياتها ومختلف جوانبها. لا أحدثك عن مجرد التفاعل بين النصوص أو «التناص» وإنما أحدثك عن شيء أعمق وأجلّ، عن «ثقافة» الكلمة التي تتشابك عوالهما وتنصهر آفاقها في كلية أعمق من فكرة السابق واللاحق والتأثير والتأثر..!

أماً المقام الأخير، فهو مقام القراء المجدين، الذين يجذبهم النص الى فضائه، ويجرون معه فى مداره، هنا، يتبادل القارئ المقام مع المُرسِل (بكسر السين)، فيغدو القارئ مرسلا والمرسِل متلقيًا، هنا تغدو الكلمات عالماً من التفاعلات الحيّة التي تفيض عن الحد، ويغدو النص ملكًا لقارئه، وجوده من وجوده، إليه ينسب وبه يتأكد حضوره، وفى هذا المقام يغدو النص مهما كان طوله كلمة، وتغدو الكلمة عصية على التسييج والتأطير.. إنها حالة من الكشف والمتعة الحُرة التي لا حد لها.

كان البلاغيون القدماء أيضًا يتحدثون عن النص الذي هو «كلمة»، أو النص الذي تنسجم وحداته ويتتابع عالمه حتى لكأنه كلمة واحدة.. لقد كان ذلك كشفًا مذهلًا وجد تجلياته الرائعة في تفاسير القرآن الكريم بأكثر مما وجدها في نقد الشعر، لا يعرف النقاد —بما يكفي للأسف— إنجاز المفسرين في هذا الجانب، رغم أنه إرث عزيز يستحق الوقوف إزاءه والكشف عنه..!

لنعتبر هذا مدخلا لحديث قد يطول نتوقف فيه إزاء بعض الكلمات/ النصوص أو النصوص/ الكلمات.. ولتكن البداية -فى المقال القادم- مع كلمة «الزينة»، هذه الكلمة الأساسية فى كل تجل حضارى، نشاهد منابتها القديمة والحديثة لنرد إليها بعض الهيبة التى تليق بها.

الثقاف الجديا



## فنون التزهير في مواويل ومربعات

# عادل هاپر

### 💂 مسعود شومان

كلما استعدت مقولة عم عبد العاطى نايل أحد الرواة الشعبيين(١) «الشعر مدينة خربانة، وكل شاعر ولم هاتف، وكل واحد بيعمرها على هواه» تأكد لى أن مدينة الشعر ستظل خربة على الدوام؛ لأنها مرهونة بآلية الهدم والبناء؛ هدم الأبنية سابقة التجهيز، وإقامة أبنية مفارقة للتقليدي المنمذج، وبالرغم من أن الفنون الشعرية الشعبية لها تقاليدها؛ لكنها ما تزال قادرة على إثارة الدهشة، خاصة إذا كان من يستلهم قوانينها شاعر موهوب، ويدرك بوعي كيفية اكتشاف ذاته بعيدًا عن الاندياح في ذات الجماعة، ولعل القراءة الجمالية لمعمار نصوص الشعري المجنوبي عادل صابر تؤكد على فصيلة الشاعر المجنوبي عادل صابر تؤكد على فصيلة مرتكنة إلى فنون المتربيع المصرية وفنون الموال، مرتكنة إلى فنون التربيع المصرية وفنون الموال،

ولا تنسى الذات الفردية حين تمارس مفارقاتها معلنة عن صوتها الخاص، ورؤاها التى تقوم كيميائها على هذا المزج بين رؤى الجماعة الشعبية وانتصاراتها للأشكال الشعرية القولية ورؤى الفرد حين ينتصر لمكاشفة همومه وأحلامه هنا والآن.

#### الموال الرباعي

يعد الموال الرباعى واحدًا من الفنون التى أبدعتها الجماعة الشعبية، فمنذ أن أنشدت جارية جعفر البرمكى موالها الرباعى الشهير –ظل لصيقًا بنشأة فن الموال لفترة طويلة – الذى بدأ التأريخ لنشأة فن المواليا به، وربط نشأة الموال بحكاية تعليلية –ليست من العلم فى  $m_3$  – تقول إن هارون الرشيد بعد نكبة البرامكة لن يفعلون ذلك، فرثت إحدى جوارى جعفر لمن يفعلون ذلك، فرثت إحدى جوارى جعفر البرامكة بهذا النوع من الشعر، وجعلت تقول بعد كل شطر «يا مواليا» (٢) وها هو بعد كل شطر «يا مواليا ، (٢) وها هو

نصها الرباعي الذي تواتر في كتابات متعددة: يا دار أين ملوك الأرض أين الفرس أين الفرس أين الفرس أين الذيس أين الذيس أين الذيس حموها بالقنا والترس قالت تراهم رمم تحت الأراضي الدرس سكوت بعد الفصاحة ألسنتهم خرس(٣) والموال الرباعي كغيره من أنوع الموال يسير على تفاعيل البسيط، وقد قفوا شطر كل بيت منهما بقافية منها وسموا الأربعة «صوتًا»، ومنهم من يسميها بيتين على الأصل(٤): قلبي سلاكم وعن طرق الهوى عرَّج وباعكم مثل محتاج وما حرَّج لا رأيت مقامي عندكم هرّج حلالي الهجر سبحان الذي فرج (٥)

وتتشاكل قوافى الموال لتصل إلى نوع من التجنيس الكامل/ التزهير، وهو ما يجعل الصوت هو الأكثر هيمنة في إنتاج الدلالة عبر التكشيف للقوافى المشفرة، وهو ما سنراه بجلاء في فنون شعرية شعبية أخرى، لعل أهمها فن الواو الذي برع فيه شعراء الصعيد، وعلى وجه

000 إضاءة

النقافـة الجديدة

15

التحديد الشعراء الذين ينتمون إلى محافظة قنا، ومنهم الشاعر عادل صابر الذي تختص هذه الدراسة بقراءة بعض إنتاجه: زوروا محبكمً يا هاجرين فقد نال العنا بعدكم حتى المنام فقد وكيف لى بمنام أرتجيه وقد غبتم ولا ينطفي ما الفؤاد وقد (٦)

والموال غناء، ليس قائمًا على الأبنية التقفوية، واللحن الموسيقي والصوت المؤدي فحسب، لكنه إضافة إلى ذلك يقوم في أدائه وفي تذوقه، على ما يسمى باللغة الجسدية للمؤدى، وهنا تكمن عبقرية الأداء، ومن خلال هذه اللغة يتحقق الشرح والتفسير لضروب الجناس ومعانيه التي يقوم عليها الموال/ الكلمة.. مثال ذلك نرى المؤدى الشعبي، وهو يؤدي موالا -ذاع بعد ذلك باسم فن المربع منذ العصر المملوكي-رباعيًا (٧): ألا قم بنا أيها الساقى فناجينا واشرب من القهوة الشقرا فناجينا

نحن الذي إن دعا داعي الفنا جينا وفي الحمي إن تسل عنا فناجينا

غير أن العامية سرعان ما أصبحت هي اللغة الأثيرة في إبداع الموال أو كما يقول صفى الدين الحلى أصبح «اللحن فيه أحسن وأليق» عند العامة والخاصة على السواء:

یاما بنوح علیك یا حلو وبنانی(۸) لو كنت زغلول بنيت لك برج وبناني (٩) والبين قد هدني يا حلو وبناني(١٠)

ومن دموعي خضيت الكف وبناني(١١) عند أداء كلمة «بناني» الأولى يلونها بصوت كالأنين، وفي كلمة «بناني» الثانية يرسم بيده شكل بنية الحمام، وفي كلمة «بناني» الثالثة يشير بيده إلى البناء، وقد سبقها كلمة الهدد، وفي كلمة «بناني» الرابعة يشير إلى أصابع اليد، فضلا عن تعبيرات الوجه المصاحبة للتلوين الصوتي والحركي مع كل قافية، فالموالة يطلقون على كل قافية في الموال «زهرة»(١٢) لينعم كل متلق بحديقة عمادها الحكمة حين تتكثف في الصوت المتحدى لخبرات الأذن، فالموال بشكل عام يقدم نموذجًا للإحكام الجمالي، فمن نص لنص تتسع الحديقة بالزهرات، فقد منحها الموالة ألوانًا، ففيها الأحمر الذي يتناول العلل ويكثر فيه ذكر الطبيب بوصفه الحكيم الذي يداوي ما أفسده الدهر، وبعضهم يطلق «الأحمر» على العاطفة المشبوبة، لكن بعضهم يربط بين اللون والدم، بينما الأخضر فيشير إلى الحب في رقته، كما يشير أيضًا إلى المواويل التى تجمع الزهور والأشجار حين تتعالق بالحب والغرام، ويتوسع الموالة في التصنيفات لنجد مواويل تشير للموضوع الرئيسي في الموال؛

### استطاع أن يقدم رؤاه الذاصة عبر الموال الرباعي الأعرج الذي يربط في غطائه -أي سطره الأخير- بين موسيقى عتب الموال وبدنه

والمديح الديني الندى يكون ممهدًا لمقدمات القول، ومن المواويل التي تصيد الحكمة في دعة إلى المواويل المقرظة التي تتطارح أو تتبارى كما نرى في «الموال اللطش» أو «الرمي بالموال»(١٣)، وتتلون المواويل بين مستويات الأداء؛ لنقف أمام مواويل تحتفي بالغناء كنغم وأداء تطريبي؛ حيث تتجلى فيه القدرة على الزخرفة الصوتية وإبراز جمال الصوت، وأخرى تعلى من الإلقاء المنغم، وهو ما يسمونه بالموال/ العد الذي يعدد فيه الموالة صفات النموذج الإنساني، بل يقوم على «عَدْ» الشطرات كأنه يضع نقطة بعد كل قول، وحين عَرَكَ الموالة فن الموال، تفننوا فيه، وأضافوا للرباعي غصنًا جديدًا، فصار لديهم موال خماسي متتالى القافية، والرباعي يتشكل في عدد من الأشكال منها (-أ-أ-أ-أ) و (-أ-ب - أ - ب)، إضافة إلى الموال الرباعي الأعرج الذي ينهل من تراث الجماعة الشعبية التي أبدعت معه موالا خماسيًا «أعرج»، غصنه الرابع بلا قافية، وهو ما يعد سلمًا لرباط/ غطاء الموال، والأعرج هوأكثر الأشكال الخماسية ترديدًا في عرف الجماعة الشعبية وبين أبنائها من الموالة، ويطلق عليه بعضهم الموال الخماسي نسبة إلى عدد أغصانه، بينما يشير له بعض الموالة بـ «مـوال خمس زهـرات، ويطلقون عليه أيضًا الموال الأعرج؛ لأن قوافيه الثلاث الأول تكون من جناس واحد، والقفل الرابع «حر» من قوافي الثلاثة الأول، بينما القفل الخامس يكون على نفس قافية وجناس الأقفال الثلاثة الأول، ويسير على المخطط التالى:

- 1---(1)
- 1---(Y)
- i\_\_\_(r)
- (٤) ـــــــ ب

ولا ينشغل الموالة في هذا النوع بالإتيان بالقوافي المشفرة؛ لأن بناءه يتوجه في الأساس للحكمة لا للزخرفة؛ حيث يبنى من عتبة ثلاثية الشطرات، تسلم لبدن قصير، يصعد بتوتر الموال إلى النهاية، ليصفو حكيمًا، متسائلا:

حرّص على مقدِمك ياللي الهوى راميك واحذرمن الخصم ناوىع الأذى يرميك

اضرب بسيفك في أعناق العدا وحديك مثل سمعناه من اللي قبلنا قالوه إيه تعمل الحُسّاد إذا كان الإله حاميك

من هذه البئر الشعبية العميقة ومن صفاء مائها يغترف الشاعر عادل صابر نصوصه التي ترواح بين نصوص ذات قوافٍ مكشوفة، وأخرى ذات زهر يعتمد على الارتطام الصوتي والمفردات المدمجة، وهو في هذا اللون ابن بار لتراث الجماعة الشعبية، ولا يعنى انحيازه لبنية الموال على المستوى الموسيقي والتركيبي إنه قد تماهى من نصها، وصار واحدًا من دراويشها؛ لكنه استطاع أن يقدم رؤاه الخاصة عبر الموال الرباعي الأعرج الذي يربط في غطائه أي سطره الأخير بين موسيقي عتب الموال وبدنه، حتى لو كان البدن «أعرج».

شهید بینزف بیکتب اسمه من نزفُه موشوم في صدر الوطن لا يمكنك حذفه ما هو لولا فري الخرز إزاي يكون ملضوم والناي لولا الخروم حا يجيب منين عزفه؟ هكذا يسير الموال متبعًا المخطط التالي (أ- أ-ب - أ)، لكننا سنلحظ السبك الموسيقي حين يجمع الشاعر في رباط الموال بين موسيقي السطر الأعرج- المتحرر وقافية عتبة الموال (ملضوم - الخروم إضافة إلى عزفه التي تنبني على قافية العتبة (نزفه - حذفه)، ولا تأتى هذه الخبرات إلا لعارف بقوانين الإبداع الشعبى الموالى؛ حيث سنجد أن هذه السمة أساسية في معظم المواويل الشعبية التي تتواتر على ألسنة

لا يتوقف عند الصيغ الشفاهية التى تصدرها الجماعة الشعبية ليقيس عليها، لكنه يجعل من قالب الموال ملعبًا لرؤاه الاجتماعية

النقافــة الجديدة

لذا سنجد مواويل: الدنيا والصاحب والزمن،





### عادل صابريتوسط مجموعة من الفنانين الشعبيين

معظم الرواة في الوجهين القبلي والبحري. لا يتوقف عادل صابر عند الصيغ الشفاهية التى تصدرها الجماعة الشعبية ليقيس عليها؛ لكنه يجعل من قالب الموال ملعبًا لرؤاه الاجتماعية وانحيازاته لأبناء جماعته من الفقراء والمهمشين والغرباء الذين أضاعت الحياة أحلامهم، وهو في طريقه لصيد المعنى في غطاء الموال وحكمته يوسع الدلالات فنجد رمزية «يوسف»، وما تلقيه من ظلال دينية وتاريخية، وكأن الهم أزلى والوجع تاريخي، والفقرشهادة لصيقة على وجه الحياة الاجتماعية، من هنا يقدم سنابله؛ أشعاره لمن جاع ولا يقتصر الأمر على سد الرمق الواقعي والجمالي، لكنه يمارس فتح قلبه للغرباء دون انتظار لعطية أو منحة، فهو المصرى الذي يعطى ويهب بضمير العارف لأقدار جماعته.

قد مت كفي سنابل للفقيريوم جاع وفتحت قلبى منادر للغريب يوم ضاع مرهون يا يوسف أنا ف وطنى بدون عِلْة لا سرقت غُلة ولا لقيوا ف متاعى الصاع عادل صابر في هذا السياق ابن الوعي بالتاريخ الاجتماعي للفقراء والمهمشين، وهو دومًا يزاوج بين المفردات ليقبض على المفارقات، ففي الموال السابق سنجد السنابل في مواجهة الجوع والفقر، والمنادر المفتوحة بقلبه لتنتشل الغرباء والمضيعين، بينما سنجد في معظم المواويل عالمًا من الثنائيات الضدية التي تعلى من قدر المفارقات التي يعتمدها الموال أسلوبًا لصيد حكمته النهائية، وكأنه يربى هذه المفردات في آتون مواله لننعم بالحكمة في رباط الموال: ليل المتاهة الغبى بيحاصر الفوانيس وغيطان بلدنا بترفض سلطة الدرابيس وبرغم صبر الدروب على كل لص جبان بكرة تثور البيبان، وتكسّر الترابيس

هكذا تخلى الانشغالات الاجتماعية للموال

مكانًا أثيرًا، فتجتمع سلسلة المواويل مؤكدة موضوعًا ما أو معلقة على حدث من أحداث الجماعة أو قضية من القضايا التي تشغلها، فالحكمة هي التي تجتذب الموال ليجسد موقفًا في حياة الجماعة عبر المفردات المتجاورة المبنية بشكل محكم: ليل المتاهة ـ الغبى ـ بيحاصر ـ الفوانيس، وتظل المواويل تمارس هذه اللعبة لتقيم أسلوبيتها مقتدية بالنصوص الشعبية طمعًا في الوصول للمتلقى الذي يطرب للثنائيات والجناسات واصطياد الحكمة في التكثيف الذي يقطره الشاعر في نهاية مواله: فرح الإبريبتدى بعد احتضان الخيط ولا معنى للطوب إلا في انتصاب الحيط

قيمة العَباية بتاجى من عذاب الصوف ومن دموع الشادوف تاجى ابتسامة الغيط إن مواويل عادل صابر تزاوج بين المفردات الحديثة المتداولة في حياتنا اليومية والمضردات المحلية التى تكاد تكون مهجورة ليحييها بقريناتها؛ لذا سنجد (النزف) بجوار فرى الخرز و(المنادر) ـ أصلها المناضر، جمع منضرة، وخففت الضاد التى نعتقد أن أصلها مناظر ـ إلى جانب الوطن و(الدرابيس) مصاحبة للفوانيس، و(العبايه) إلى جوار الشادوف، وتكمن حيوية الموال وقدرته على اصطياد الشعر من هذه المزاوجات التي تعتمد التجنيس، والمفارقات، والحقول الدلالية

الشروالخيرسوا خالدين ليوم الدين زى الضلام والقمر، زى الغديــر والطين دايمًا حا تبقى الديابة تحاصر الأغنام وحا يبقى كنّ الحمام بيصارع التعابين

الملاحظ في الموال الرباعي أن القفلين الأولين (المتحدين في القافية) يمثلان الحركة أو الوحدة الأولى في بناء الموال، أي «عتبة» الموال التي تمهد للصعود إلى الحركة الثانية التي تسمى «بدن» أو ردف الموال، وهي الحركة التي تبدأ بالسطر الثالث غير المقفى، والذي يكون بمثابة بداية جملة يكملها الشطر الأخير، أي غطاء الموال:

(عتبة الموال)

فك الرقاب «يا نبي»، ليل المظالم طال رجع الزمان الغبي، بعذاب يهد جبال (بدن الموال)

لسّه الصنم منتصب، والخلق مطاطيه (غطاء الموال)

ولسه كرباج أمية يشق ضهر بلال أى أن حركة البناء تصعد خلال الشطرين الأخيرين وكأنهما بيت واحد، هنا يتوحد بدن الموال بغطائه لتنتهى بانتهائه التجربة، فالشطر غير المقفى في الموال يمثل منحنى الصعود في الرؤية والتشكيل واقتناص الحكمة: ليكم حمام البلد، ليكم غيطان ونخيل وانتو العَلْم والقُلم، والعشق والمواويل فانسوا كلام الهوى، وانسوا عيون المها واحموها من أبرهه لو جه بمليون فيل

ما تبيعش الصبح لو حتى بمليون ليل ولا تهجر الحلم لو خضّر في جبل الويل خذلك حصانك، فكون على خطوتك حارس مش كل فارس بيكسب جولته بالخيل فمن هذه المواويل الجنوبية تتكاثر الصياغات

النقافية الحديدة

لتشتبك أغصانها وتحتشد حديقة الموال عند عادل صابر بألوانها الحمراء والخضراء والبيضاء، ونعلم أن بعض مغنى الموال قد جعلوا الأحمر للغرام المشبوب وللتقريظ والسخرية، وأحيانًا يصفون به الموال «اللطش» أى الذى يجابه الأخر عبر لغة أميل لانتزاع السخرية والضحك من النماذج السلبية، كما جعلوا الأبيض للحب العفيف بلغته الرقيقة، وأحيانًا للموال المفتوح؛ حيث قوافيه لا تحتاج إلى فض اشتباك الجناس في نهايات أغصانها، أما الأخضر فللمواويل التي تتناول «الخضرة» والنيل وما يتعلق بالزرع، وعمومًا؛ فإن اختلافًا بين حفظة الموال فيما يتعلق بهذه التصانيف: أنا اللي جاني البلح، لكن ماليش نايب وأنا اللي قاني البقر، ولا دقتش الرايب طب ليه في شرع اللبن حللتوا لينا الميص ويجوزلنا الصيص، وحوالينا البلح سايب؟

أصبر لحكم الزمن، ميتى انتصر كربان؟ واكتم نزيفك ودارى علّتك لتبان واستحمل الحبل مهما يكون تكتيفك دا كل ما يزيد نزيفك، تكتّر الغِربان

لو تزرع القمح وسُط الحكف ما يجتَّش والحُر لو عاش مع الأوباش ما يلدُش وأصيل في بلد الغجر، فات الغجر وهجر وأصيل في بلد الغجر، فات الغجر وهجر وهنا يتوقف المتلقى ليجمع حروف القوافي منتشيًا ومعلقًا على الكلمات التى انبنت من تراكيب تنهل من تراث الجنوب المصرى ونصوصه تاكيب تنهل من تراث الجنوب المصرى ونصوصه ناصية الصياغات، ويحكم موسيقاها، ويعى قوانين الموال وفرادته على أقرانه من الأشكال، فمن موال رباعي للغرام إلى موال رباعي في الأندال والأوابش؛ ليتصل سلسال المواويل الرباعية مصوبًا رؤاه في اتجاهات تتكثف في منطقة تشبع متلقيها حتى يذهب ليطربنا في منطقة تشبع متلقيها حتى يذهب ليطربنا في

صنف الطحين يتعرف ويبان من رده وإن كان سؤالك قبيح حا يبان من رده كل البلايا لا بد يكون لها أسباب

واللى فتح باب خراب.. واجب عليه رده حين ينتهى الموال لن تطرب إلا بالمزيد؛ حيث مخايلة المقوافى وجناساتها المرتطمة التى يستظهرها المفردات المتساوقة معها؛ حيث تتعارف داخل حقولها الدلالية، أو بالأحرى يجمعها المتلقى داخل كل حقل فالطحين يستدعى (الردة) والسؤال يأتى معه (الرد)، بينما يقترن الباب بـ (الرد)، أى إغلاقه، هكنا يبرع عادل صابر بشكل فائق حين «يزهر» الموال

### أثناء مشاركته في إحدى الندوات

عبرعدة نصوص موالية مشفرة الحناسات، وهى ما يطلق عليها بعض الموالة «الموال المزهِّر» أو «المظهر»، الأولى بمعنى الزهر، والزهر هوالجناس التام عند بعض أبناء الجماعة الشعبية، وكأن القوافي زهرات تحتاج لاشتمام أريجها والتعرف على ما تحمله من جمال، بينما المعنى الثاني «المظهَّر»، التي القوافي الغامضة التي تقتضي «تظهيرًا»، وقد كتب عادل في هذا اللون مستعينًا بوعيه بفنون التجنيس من موال وواو، وليس غريبًا أن بعض الـرواة الشعبيين يطلقون اصطلاح الواو على كل جناس كامل، سواء في المربع أو غيره وكأن هذا الاصطلاح هو الاصطلاح الذي يجمع تحته كل جناس شعرى شعبي، ومن هذا اللون سنجد براعة الشاعر عادل صابر في صيد الجناسات التي تحتاج لفك غموضها الكثيف:

الهِلف دايمًا يقول الكلمة ما داريها زى الجرون اللى بتهابر فى مَداريها لكن الأصيل اللى عمره ع الجفا ما نوى تلقى كلامه دوا والعِفشه مِداريها

النهـ رايـه لازمـته والأرض بـ ورحواليـه واللى اتلسع كيف يطيب لوكان مفيش حواليه دا الكل باللـه يا خال ولا بد إيـد مع إيــد ماخلقش آدم وحـيد لكن خـلق حوالـيـه

من خَد على البل لو لَسَ الجمل نخْلُه واللي ما يلقى الدقيق يعرف مقام نخْلُه الدنيا كيف وردة مزروعة في جرن سبَخ فيها اللي كَرَمُه اللبَخ واللي خسر نخلُه لا تظن أيها الشاريء الكريم أنها «مواويل

عرجاء»، أي أنها تسير على قدم واحدة، أو أنها قد أصابها خلل يجعلها بحاجة لمن يضبط صوتها ورؤاها، لكنها تنضبط لدرجة تدهشك، بل عليك أن تضبط على إيقاعها صيغة الحكمة حين تتقطر في الرؤية والبناء الذي يسيجه البسيط (مستفعلن فاعلن مستفعلن فعلن)، هذا البحر الصياد، الوقور، ابن الحكمة ومنجبها على ألسنة أبناء الجماعة الشعبية التي لا تشبعها المصكوكات؛ لكنها تدوب في التنوع متنقلة بين ألوان فنونها الموالية من الرباعي إلى الخماسي، متوجة هذا الشكل بالموال «الأعرج» الذي يقود الحكمة بداية من الشطر الثالث؛ لنصيد ما قطرته في الرباط الذي نستعيد معه الدهشة من جديد في نوع من المواويل التي تمارس خلالها الجماعة حريتها وانضباطها في آن واحد، وينهل من معينها شاعر يدرك بوعي كيف يصيد الشعر منتصرًا على سجن القالب؛ ليمارس حريته منتصرًا للناس وللشعر حين يتجلى في قالب الموال الرباعي، ولا يقتصر الشاعر عادل صابر على فن الموال الرباعي؛ لكنه يجرب في عدد من الأشكال الشعرية فيكتب المربع والواو والقصيدة التي تعتمد وحدة التفعيلة وسوف نعرج على بعض مربعاته في ديوانه «موال الليل والصبر» (١٤)، والديوان يعتمد فن المربع ليبنى عالمه من خلال هذا الشكل، ويضم عددًا كبيرًا قارب على ثلاثمائة مربع، وكما يبدأ الشاعر الشعبي «بالصلاة على النبي» فإن عادل صابر يتبع نفس الخطى، فلا بداية إلا بالتأصيل ومدح النبي، ووصف سماته:

أول ما ينطق لسانى أوصف نبينا وسماته طه جميل المعانى زى القمر فى سماته

\*\*\* كل الخلايق من لاطين رب البرايا خلقهم النقافة الجديدة موضوع آخر:

### وأنزلهم من السما دين بس اللي يفرق خلقهم

فمن المديح يقودنا إلى «الدنيا»، ومنها إلى الفلسفة، لنعود إلى «الوعد والمكتوب» والسخرية المرة والتساؤلات الوجودية الملحة، فالعلم مشروط بالحلم، والحرية، وليس مشروطًا بشهادة نظامية يحصل عليها الفرد ليصبح

> العلم بالحلم مشروط تاخدوها منى شهاده عالم لكن خشمه مربوط ميتا العلام بالشهاده

ويبرع الشاعر حين يزاوج بين القوافى ويغمضها صائدًا المعانى دون تكلف ودون صناعة:

> أيام ما بينا دواليك واللى يصيبني يصيبك يا شارب الصبر دواليك بكره ها تاخد نصيبك

فالجناس والجرى وراء صيده وتسمع ارتطام الحروف والكلمات له متعته وجماله، لكن إذا كان الصائد ماهرًا، ورغم أن عادل صابر يملك شبكاته اللغوية وقوافيه الموسيقية التي يصيد بها؛ لكنه أحيانًا يقع في الشبكة فيعجز عن الخروج منها وفي نهايات مربعه اللآليء، فنراه يمارس صناعة المربع، فمن يا ترى الذي سيستبدل العنب بالخيار، فالقافية هنا حكمت، ولم تأت عفوًا:

> المولى خلقك مخير وجعل في يدك خيارك وانت اللى بيدك تغير وتخلى عنبك خيارك

وكسابقيه يواصل التناص مع «مربعات» سابقة عليه، ومع عناصر من العادات والتقاليد والمعتقدات الجنوبية شديدة المصرية، فنلمح ظلا لمثل هنا، أو أثرًا لمربع هناك:

> ما اعرفشي إلا الصراحة غيرالحقيقة ما خابر ما حد عایش فی راحة حتى العضام في المقابر

إن ظلال نص ابن عروس تحيا داخل المربع السابق، وتنبض داخله صياغيًا ورؤيويًا «ما حد خالى من الهم.. حتى الحصى في الأراضي.. لا له مصارين ولا دم.. ولا هو م الهم فاضي». وتنشغل مربعات عادل صابر بالشعر وتصنيفه وعنونته؛ لذا سنجد داخلها المفردات الدالة على الفن والشعر والموال والكلام والصياغة، وهو ما يعكس قلقًا شعريًا محمودًا يطرحه الشاعر للسؤال، فيجد الإجابة في مربع، وتهرب منه في أخر، لكن يظل السؤال يكسب هذه التجربة حيويتها، وهى لا تقدم للمربعات السابقة عليها إضافة كمية، لكنها تقدم إضافة جمالية مقدرة، لكن تعوزه الخبرة أحيانًا وعدم التصنع، والقدرة على ربط المربعات ببعضها لخلق عالم أقرب للاكتمال بدلا من وجود كل مربع قائم بذاته يحاول أن ينير الطريق لأخيه؛ لكن عبر إضاءات خافتة.



### مع فتحى عبد السميع

تزاوج مواويل عادل صابر بين المفردات الحديثة المتداولة في حياتنا اليومية والمفردات المحلية التى تكاد تكون مهجورة ليحييها بقريناتها

الهوامش:

١- الراوى عبد العاطى نايل، قرية النخيلة، مركز أبو تيج، محافظة أسيوط.

٢- راجع، د. رضا محس حمود، المواليا، منشورات وزارة الإعلام، بغداد، ١٩٧٦. وراجع، مسعود شومان، الخطاب الشعري في الموال، الهيئة العامة لقصور الثقافة، ١٩٩٤.

٣- السابق.

٤- السابق.

٥- د. رضا محس حمود، المواليا، مرجع سابق. ٦- د. عهدى إبراهيم السيسى، صلة ديوان الدوبيت، مرجع سابق، ص ٢٥.

٧- راجع د. محمد رجب النجار، الموال الزهيري، رابطة كلية الأداب، جامعة الكويت. ٨- بنانى: من الأنين، وتدعمه كلمة «النوح» في بداية الموال.

٩- البناني: جمع بنية، يعيش فيها الحمام، وتأتى كلمة البرج لتدعم تكشيف القافية. ١٠- بناني: من البناء.

١١- بناني: البنان، أصابع اليد، والياء للنسبة. ١٢- الزهر والتزهير في عرف الموالة، وبعض أبناء الجماعة الشعبية يشير إلى مفهوم معادل للجناس في فنون العربية الفصحي، وحين يقول أبناء الجماعة الشعبية للمغنى الشعبي أو الراوي «أزهر» فإن ذلك يعني طلبًا بقول بعض المواويل ذات الجناسات المشتبكة، وذلك لاقتناص الحكمة والاستمتاع بالموال وجرسه الموسيقي بالنسبة للمتلقى، وكذا راحـة الشاعر الشعبى أو المنشد «الصييت» بين أجزاء الرواية سواء كانت سيرة أو موال قصصى طويل أو حكاية شعبية وعظية، للمزيد راجع الجزء الخاص بالموال السبعاوي. ١٣- الموال اللطش من اصطلاحه، يشير في عرف المدعين الشعبيين إلى المواجهة بالفن بين طرفين يتمثلان في مغنيين أو قوالين للموال، ويمثل هذا اللون، بل الطريقة في الأداء أسلوبًا لإظهار النماذج الإنسانية السيئة كالنذل - البخيل - الخائن - العويل - الدنيئ.. إلخ، ويحاول كل قوَّال أن «يرمي» صاحبه بموال قاس ليطرحه فنا أمام الجمهور وليظهر سوءات صاحبه، أو على وجه أكثر دقة -في اللعبة التخيلية التمثيلية-إبراز عيوب النماذج الإنسانية التي لا ترضى عنها الجماعة؛ لأنها تشذ عن منظومة قيمها، وتظل المواويل تتعارك لتقوم بمهمة «اللطش» حتى تنتهي المواجهة بالمصالحة أو الصلح الموالى، ويحتضن كل مغنى صاحبه بعد أنّ يصالحهما الموال، ويجدرهنا الإشارة إلى فنين شبيهين في الغرض، وهما فن النميم، وفن النبذ، وهو نوع من الدوبيت الذي يقال عند بعض قبائل العبابدة في الجنوب الشرقي لمصر، ومن اصطلاحه سنجده يشير إلى التنابذ بالفن.

١٤- موال الليل والصبر، عادل صابر، سلسلة إبداعات، ع (١٤٤)، الهيئة العامة لقصور الثقافة، القاهرة، ٢٠٠٢.



النقافية الحديدة

اضاعة • سبتمبر 2022 • العدد 384

D

صباح يوم الإثنين، الأول من أغسطس ٢٠٢١، دُعى الحسانى العظيم فأجاب، وشاء قدر نافذ لا يتخلف أن يحرمنا من متعة الجلوس إليه. لما أتانى الخبر دارت بى الأرض، وأظلمت الدنيا في عينى، وظللت ساهما لا أدرى ما ينبغى أن أصنع، وكأن وفاته مسخت قلبى طائرًا لا يستقر على وكُن. كنت أُخادع نفسى وأغالِط حسى، فكذ بتُ الخبر، وكأن حالى حال المتنبى حين بلغه خبرُ وفاة أخت سيف الدولة: طوى الجزيرة حتى جاءنى خبرٌ فقاة أخت سيف الدولة: فزعتُ فيه بآمالى إلى الكذب حتى إذا لم يندع لى صدقه أملًا شرقتُ بالدمع حتى كاد يشرق بى

## العسائى عبد الله القابض على جمر الشعر

### احمد عمران 🙎 🚺



ثم ذهبتُ إليه ودموعى تتكلم ولسانى لا يستطيع الكلام.. قبل أن تتوقف السيارة قبلتُ جبينَه الشريف ثلاث مرات وودعته، ثم أنزلناه وصلينا عليه فى مسجد الرحمة بجوار مقابر مدينة منوف بمحافظة المنوفية. ثم حملناه —أنا وأبناؤه ومحبوه من مرتادى ندوته الأسبوعية—الى القبر بأياد مرتعشة وقلوب متفطرة. ووارَى جسدَه الطاهرَ التراب. فخطب فينا عمار الخولى مُذكِّرًا إيانا ببيت شعر له: كلُّ ابن أنثى، وإن طالت سلامتُه،

يومًا سيكسوه مِن بعدِ الكسا غَبَرُ

ودعا له فأمَّنًا وراءه، ثم أقمنا على قبره نودًعه وندعو له بالرحمة والغفران قبل أن نفارقه.

آمنتُ بالله، فما أحوجَنى إلى الإيمان، وما أحوجَنى إلى الطُّمأنينة والصبر!

ولُــد محمد الحسَّانى حسن عبد الله فى قرية الكرنك بمحافظة الأقصر فى قرية الكرنك بمحافظة الأقصر «محمدًا» وأراد والده أن يسميه «الحسانى»، فاتفقا على تسميته اسمًا مركبًا «محمد الحسانى». فاشتهر بالاسم الذى اختاره مالده.

نشأ فى عائلة كريمة من عائلات الصعيد، كان أبوه يُحب أن تُقرأ له الجرائد يوميًا فى ديوان العائلة، فكان يقرؤها له الحسانى النقافـة الجديدة

• سبتمبر 2022 • العدد 384 (حيل



بهما عِلم قبل أن يأتي من الأقصر: الشعر الحر، والمذهب الشيوعي. فعكف على قراءة الكتب فيهما، فنبذ المذهب الشيوعي ورفضَه، واعتنق المذهب الجديد في الشعر حتى أصبح من المعروفين المبرِّزين في الكلية الذين يعتنقون هذا المذهب الجديد. وكانت الكلية آنذاك —بل الوسط الأدبى كله— منقسمةً إلى حزبَين مشتعلين؛ حزب الشعر الحر (وكان من أنصاره ومؤيديه في دار العلوم صاحبنا الشاب الطموح، حتى إنه ألقى محاضرة عامة وهو في الفرقة الرابعة -حضرها الطلاب وكذلك بعض أساتذته - كان عنوانها «الشعر الحر ضرورة فنية»، ونشرت فيما بعدُ مقالًا في الصفحة الأدبية لجريدة المساء)، وحزب الشعر الموزون المُقفِّي (وكان من أنصاره هاشم الرفاعي زميله في الدفعة). كان الحسَّاني وهاشم الرفاعي صديقين متحابّين رغم ما بينهما من خلاف في المذهب الشعري، وكان هذا شيئًا مُستغرَبًا لزملائهم، فكانوا يسألون هاشم: كيف تصادق الحساني وتجلس معه مع كونه من الحزب المعادي الذي تختلف معه؟ فكان يرد عليهم ويقول: «الحساني شيءٌ ثاني». عندما ذكر لي الأستاذ هذا الكلام كان يبتسم من كلمة صديقه هاشم، ثم يعلق عليها قائلا: «وكأنه كان يقرأ الغيب، ويعلم أني سأرتدَّ إلى موالاة الشعر الموزون المقضى، وقد كان».

خالطتُ الأستاذ الحساني سبعة أعوام، منذ سبتمبر ٢٠١٥ حتى انتقل إلى الرفيق الأعلى، وكنت أحبَّ الناس إليه وأقربَهم، عرَفتُ عنه الكثير، رغم أنه كان قليل الكلام كثير الصمت، وإذا تكلم أتت كلماتُه موجزةً

عرَفتُه شاعرًا فذًّا، إِحكمٍ أصولَ صناعته، أصيلاً متفردًا لا يشبهه أحدٌ من أدباء زمانه



### د. عادل سليمان جمال، محمد المعصراني، الحساني حسن عبدالله

شديدةَ الإيجاز. شرفتُ بالإقامة معه أربعة أشهر في بيت واحد. سافرت معه مرتين، واصطحبني معه مرَّات إلى المجمع اللغوي لحضور ندوات البرنامج الثقافي التي بدأت عام ٢٠١٧، واصطحبني إلى بيت الشعروإلى معرض الكتاب.. حفظتُ أغلب شعره المطبوع وقرأته عليه حتى أطلق عليَّ مريدوه وحاضرو مجلس يوم الجمعة «راوية الحساني»؛ لأنه إذا أراد أن يتذكر بيثًا له في قصيدة ما-غابَ عنه- استعان بي فأستحضره وأقوله غيبًا. قرأت عليه شطرًا من مقالاته، وقرأت عليه أيضًا كتاب «عالم الشعر، لكلايث سانسوم الذي أتمُّ ترجمته قبل وفاته، وراجعَه مرتين وكان قد عهد إليَّ بكتابته وتصحيحه.

كان حريصًا على تعليمي وإفادتي في كل مكان وزمان، في مجلسه الأسبوعي وفي خارجه، واظبتُ على حضور مجلسه من ٢٠١٥/٩/١٨، ما تغيبت عنه إلا مرات معدودة لظروف قاهرة، ولم يسبقني أحد إلى الحضور إلا مرات نادرة. أحضر كل مرة قبل الجميع، موعدنا الثامنة صباحًا في الدقي، وأنا آتي السابعة والنصف وإن تأخرت أصل الثامنة إلا عشرين دقيقة ولا أتأخر عن ذلك، ويأتى الأستاذ –من العجوزة - الثامنة إلا عشر دقائق وقليلًا ما يأتى الثامنة إلا خمس دقائق، ونادرًا ما يحضر الثامنة بالضبط، ولم يتأخر عن الثامنة إلا مرتين أو ثلاثًا على مدار خمس سنوات، قبل أن يُقعِده المرض عن الحضور. ذات مرة أتيت مُبكُرا كعادتي وانتظرت الأستاذ، وعندما أتى سلمتُ عليه فقال

لى مبتسمًا: «مُبكِّرُ أنت دائمًا!» ثم مشى نحوَ أربع خُطواتٍ –وأنا بجواره– ونحن ما زلنا في الشارع، فالتفت إلىَّ قائلا: «هذا الكلام موزون، على أي بحر هو؟» فتريَّثتُ بضع ثوانِ ثم قلت له: «مُتَفعِلنْ فاعلن فعو، مخلع البسيط». فقالليي: «أحسنت». وللأستاذ قصيدة على الوزن نفسه مطلعُها «إليكِ أبياتُ راحل/ يُرسلها غيرَ حافل». وكان حريصًا أيضًا على إرشادي إلى القراءة الصعبة، وهي القراءة كثيرة التوقُّف نِشدانًا لطلَب المعنى. فحينما أهداني ديوانه «عِفتُ سكون النار» المطبوع سنة ١٩٧٢، كتبَ إليَّ في الإهداء: إلى أحمد مهران.. ذوقًا مُرهفًا، أعانه الله على طلَبِ المعنى، وصفاء الرؤية، مع الود دائمًا والاحترام.. الحسَّاني حسن عبد الله».

خالطتُه وخبَرتُه في جميع أحواله، فما عرَفتُه إلا متواضعًا للعلم طالبًا له حتى آخر حياته، ومن ذلك أنه لما كتب البيان الثاني (مقدمة ديوان «من وحي الوافر وقصائد أخرى») عام ٢٠١٧، كان يعالج مسألة الإيقاع ويعرض الرأى القائل بأن التكرارمن خصائصه، ثم نقض هذا القول مستشهدًا بوزن شطر البسيط في انتظامه الحسابي الذي وضعَه الخليل: «مستفعلن فاعلن مستفعلن فاعلن» وقال: «إنًا لا نجد في ذلك التاريخ العريق بيتًا واحدًا يمكن أن يَصدُق عليه هذا الرسم في انتظامه الحسابي الدقيق. أما الإيقاع الحقُّ فصورته الحقُّ هي ما يلي: مستفعلن فاعلن مستفعلن فعلن». كنت أنا مَن أقرأ هذا البيان فوركتابته، في مجلس الجمعة

> النقافية الجديدة

الأسبوعى، فتوقفت عند هذا الموضع واستدركت عليه ذلك ببيت للأعشى، كنت أحفظه، شذَّ عن المألوف وأتى على الصورة الحسابية التى نفّى وجودها الأستاذ. فاستمع إليَّ جيدًا ثم تابعت قراءة البيان، وانتهى المجلس. فإذا به يتصل بى فى اليوم نفسه مساءً يطلب منى أن أعيد عليه بيت الأعشى مرة أخرى، وإذا بى أفاجًا بعد ذلك بأنه أضاف لكلامه فى هذه المسألة هامشا يقول فيه: «نبهنى أحمد مهران، أحد أصحابنا، إلى أن عند الأعشى بيتًا من البسيط الأصلى هو قوله:

ولا تكونى كمَن لا يرتجى أوبةً لذى اغتراب ولا يرجو له رجعا لقد كان أستاذى وصاحبى، فكان نِعم

تشد عن الشعادي وطاحبي. الأستاذ ونعم الصاحب.. ومن حسن أخلاقه أنه اصطحبني مرةً إلى

ومن حسن أخلاقه أنه اصطحبنى مرة إلى مجمع اللغة العربية بالزمالك، فلما رآه صديقه د. محمد فتوح —عضو المجمع جالسًا في أحد الصفوف الخلفية بجوارى، قدم إليه مُتهلًل الوجه مُنشدًا قولَ الشاعر القديم:

ألم أكَ جاركم ويكون بينى وبينكم المودة والإخاءُ؟!

«لماذا تجلس بعيدا؟» وسلّم عليه وأخذه من جوارى وأجلسه معه فى الصف الأول مع أعضاء المجمع، فتركنى وحدى استجابةً لصديقه القديم، فإذا به بعد خمس دقائق يعتذر لصديقه قائلًا: «صديقى ينتظرنى بالخلف»، وتركهم مُقبلًا نحوى الأنسَ بجواره!

عرفتُه شاعرًا فذًا، أحكمَ أصولَ صناعته، أصيلًا متضردًا لا يشبهه أحدٌ من أدباء زمانه. قال فاروق شوشة عن شعره: «وقصيدة الحسّاني في إطارها العمودي —الذي وصفَه هو نفسُه بأنه من الكلام الموزون المقفّى — قصيدةٌ شديدةُ الإحكام، والصياغة، والبناء الفني، فضلًا عن احتشادها بصيدٍ وفير من الصور الشعرية وأساليب الشعرية العصرية وأمسكَ بجمر الشعر أو مجمرته، وصدرُه وأداءُ بيانيًا لاسعًا، يلسع بمغايرته للسائد وأداءُ بيانيًا لاسعًا، يلسع بمغايرته للسائد والمألوف، ويكوى بناره المشتعلة اشتعال البراكين، وتدفقها بالحمم» (مجلة العربي، العدد ٥٥٠).

عرَفتُه عالمًا ناقدًا، وقد شهد له أستاذُه الذي درَّسه بدار العلوم الدكتُور بدوى طبانة: «وقد رأيناه في هذا البيان [يقصد البيان الأول (مقدمة «عفتُ سكون النار»]] الذي كتبّه عن الشعر الحر يسلك منهجًا قويمًا،



يتوسط حسين القباحي ود. نوبي عبد الراضي

شغَلُه فی دار العلوم أمران لم یکن علی علم بهما من قبل: الشعر الحر والمذهب الشیوعی

يشهد له بالقدرة الفائقة على التحليق فى مجال النقد الأدبى بالذوق السليم الذى أعانه على التقدير والتقويم، والثقافة الأدبية الواسعة التى سمّت به إلى أن يكون واحدًا من علماء الأدب فى هذا الزمان». (كوكبة من شعراء العصر، ص٢٨٠).

وحينما أهدى نسخة من «عفتُ سكون النار» الى د. الطاهر مكى، أبلغه لما رآه فى حديقة دار العلوم بعدها أنه قرأها وأُعجب بالمقدمة وقال له بالنص: «هذه المقدمة ستبقى فى تاريخ الأدب العربى مثلما بقيّت مقدمة وردزورث لـ Lyrical Ballads [هكذا نطقها أمامه بالإنجليزية، وترجمتها «الأقاصيص الغنائية»] فى تاريخ الأدب الإنجليزي».

عرَّفتُه مُجلًا للشعر إجلالًا عظيمًا، ساميًا به عن كل هـزُلِ.. عرَفتُه عالمًا بالفلسفة،



متقنًا الإنجليزية.. عرَفتُه حاضر البديهة، حاد القريحة.. عرفته ابنًا بارًا لهذه الأمَّة مخلصًا لها أشدً الإخلاص، وقد ظهر ذلك في شعره، ونثره، وحديثه معنا.

أذكر أننا تناولنا في أحد مجالس يوم الجمعة عام ٢٠١٦ قصيدةً للمتنبى، فلما وصلنا فيها إلى قوله «وآنفُ مِن أخى لأبى وأمى/ إذا ما لم أجِدْه من الكرامِ»، عقب الأستاذ قائلًا: «على مثل هذه المشاعر بُنيت هذه الأمّة. ليس المتنبى الذي يتكلم هنا، وإنما يتكلم الوعى القومى كلّه. ولا يمكن أن يقوم كيانٌ سياسى إلا على هذا الخُلُق». عرَفتُه أبرزَ علماء زمانه بالعروض.. ومما عرَفتُه أبرزَ علماء زمانه بالعروض.. ومما الموسيقى المعروف ومحقق رسالة ابن المسيقى المسي





كان قليل الكلام كثير الصمت، وإذا تكلم أتت كلماتُه موجزةً شديدة الإيجاز

> العروض، فقال له: «الحسَّاني أقدرُ مني على ذلك». وعهد إليه بتعليمه هذا العلم، ففعَل. وقد وصفَه الأستاذ شاكر بأنه قائمٌ بعلم العروض: «وأنا إذا فعلتُ ذلك، فقد ألقيتُ بنفسى في بحر لا يسلم عليه سابح. وما أنا بسابح! وأُخُوفُ من الغرق عندى أن أهيجَ على نفسى صاحبًا لي، طويلَ الأناة في ظاهره، سريعَ التقلب في باطنه، يُقبل عليك بأدبه مستمعًا مُصغيًا، وهو مدُبرٌ عنك باحتدام نفسه رافضًا متحديًا. وهذا الصاحب العزيزيجد في مجادلتي لذةً ضارية، تُفزعني أحيانًا! وهو يَقوم بعلم العروض، فجدالي معه غير مثمر! وهو منّي بمنزلة الولَد، ولكنه صاحبُ فضلِ عليَّ؛ لأن جداله هو الذي أقبَل بي، بعد هجر طويل جدًا، على علم العروض، فحبَّبه إليَّ بعد أن كنتُ أصدُّ عنه مُعرضًا» (نمط صعب ونمط مخيف، ص٨٦-٨٧).

> > هذا الكلام الذي نقلته عن الأستاذ شاكر، وأيضًا وصفُه له في كتاب «أباطيل وأسمار»، كان مما شوَّقني لرؤيته والاتصال به، وسأقصُّ عليكم سريعًا المرة الأولى التي رأيته فيها.

> > كنت في الفرقة الثالثة حين مات صديقه أبوهمام (الدكتورعبد اللطيف عبد الحليم) في الشهر الأخير لسنة ٢٠١٤. وأقيم حفلُ تأبين له في دار العلوم. سمعت

بحضور الأستاذ فحضرت من أجله، وحمِدتُ الله أنى سأراه. ثم متّع الله ناظرَى برؤيته يُلقى مَرْثيَته (بتخفيف الياء وليس بتشديدها، وهذه من الفوائد التي عرفتها منه رحمه الله!) في أبي همام. وبعد أن نزل من على المنصة بقليل، تركتُ الحفلَ وذهبتُ لصلاة العصر فإذا به يخرج من الميضَأة أمامي ويقف ليمسح نظارته مما علق بها من الماء. وقفتُ ذاهلًا متأملًا هذا الجِرمَ الدقيقَ المُهيب، وترددتَ وأنا أسائل نفسى: أأقتحم هذه الأمتاربيننا لأسلم عليه أم لا ؟! ظللت مترددًا حتى ترك مكانه وانطلق إلى مسجد الكلية. دخلتُ لأتوضأ ثم دخلتُ المسجد لأجد جماعة

صغيرة: إمامًا ووراءه ثلاثة منهم الأستاذ. عرفته دائم الذكر لله، دائم الاهتمام بمسألة وجوده، ينظر في هذا الأمر كثيرًا. تتداعى عليَّ الذكريات وتنثال، لكنَّ قلمي عاجزعن الكتابة!

ما زالت أصداءُ نبأ وفاته ترنُّ في أجواء قلبى كما ترنُّ أصداء العاصفة في أسماع من شهد أهوالَها في لُجِج البحار!

جزَعى عليه لا يُسعف قلمي بالحديث عنه بضمير الغائب أكثر من ذلك، فكيف وقد كنتُ أراه كل أسبوع مرة أو مرتين أحدُّثه ويُحدُثني، وأناجيه ويناجيني، وأناقشه ويناقشني، وأقرأ عليه ويعقب على قراءتي. فرحمة الله وصلواته عليك تترى يا

لم أفقدك وإنما فقدت قطعة من فؤادى.. قطعة أنت من حياتي تولّت

كنت فيها ظلا ظليلا ولحنا

فيا لقلبي الحزين، ويا لكبدى المصدوعة! كنتَ ضيائي في غسق الدجي أستهدى به حين أضل..

كنتَ ملاذي حين تعتورني النوائب..

كنتَ أملى الذي أستمسك به حينما تتقطع بي الآمال..

كنتَ المَنهَل الذي أَرْوَى منه كلما ظمئتُ للعلم والأدب والفن..

ودِدتَ، أيها الحبيب، لو تأنَّيتَ لأتردُّد عليك كسابق عهدنا، لأنسى -حين ألقاك-همومى وأحزاني..

وددتُ، أيها الحبيب، لو تأنَّيتَ ومكثتَ معي لأقرأ عليك فترشدني وتعلمني كما كنا

لم أعرف معنى الفُقدان إلا برحيلك؛ فما زلت تعلمني المعاني وطلّبها حتى بعد أن

> كم قرأنا معًا «فكنتَ» إمامًا أين منًى جنًى بكفًى مُجنَى

حُزنُ أحبابك عليك سيزول، وحزنى لفقدك لن تُذهبه الليالي ولن تمحوَه الأيام..

إن كانوا قد أقاموا لك مأتمًا مرةً، ففي فؤادى مأتمٌ دائمٌ لا ينقطع...

وإن ظنوا أنهم دفنوك في القبر فقد أخطئوا، فإنما دفنوك بين حشاى وفؤادى.. والله إنك لُجديرٌ بأن تُلقَّى من الله مغفرةً ورحمةً وكرمًا؛ فقد كنت من أكرم الناس، وأصدقهم لهجةً، وأنقاهم قلبًا، وأخلصهم ضميرًا، وكنت رجلًا شريفًا طاهرَ النَّفْس والجَيْب والرُّدُن!

وأحسبك ترى الآن، أيها الحبيب، مَقْعدَك من الجنة، فلا أجد ما أناجيك به إلا ما ناجى به أبو العلاء أباه:

هنيئًا لك البيتُ الجديدُ مُوسدًا يمينك فيه بالسعادة واليُمْن مُجاورَ سَكَن في ديار بعيدةٍ منُ الْحِي سَقِيًا للديار وللسِّكن

رحمة الله عليك يا أبا ريبال، رحمة الله عليك أيها الحبيب.



### 💂 صلاح عبد الستار محمد الشماوي

منذ القدم والشعراء ينشدون الخلود في الأرض، إن لم يكن في الآخـرة، فهم موصلون بأسباب الإلهام تهبط عليهم دون سواهم، وإن كانت توصف أحيانًا بشياطين الشعر، ولا حرج عليهم إن فاخروا في شعرهم بهذا المجد، حتى وإن ذهبوا في هذا السبيل مذهب الغلو. ىقول أحدهم:

### أنا سيد الشعراء غيرمدافع

### أمشى فتمشى خلفى الشعراء!

وعندما نودي بالشاعر أحمد شوقي أميرًا للشعراء تاقت نفوس كل الشعراء إلى الحظوة بهذا اللقب أو بلقب شبيه به، يكتب لهم أفضلية على زملائهم في هذا المجال. وكان عباس محمود العقاد يهاجم أحمد شوقى، وينكر عليه شاعريته، وبالتالى إمارته، ويتطلع إلى منزلة تحاكى منزلة شوقى أو تفوقه، فأسعفه طه حسين عندما دعا جمهرة الشعراء إلى أن تستظل بلواء الشاعر العقاد، وهو ما يعنى أن للعقاد لواءً لا يقل رفعة عن لواء شوقى في الشعر، ولكن عامة الشعراء في ذلك الوقت كانوا يرون أن لقب إمارة الشعر بدعة، وأن لكل شاعر مكانته ووضعه، وامتيازه في عالم الشعر.

والعقاد علم من أعلام الفكر والأدب والنقد، كاتب واسع الاطلاع، بعيد النظر، عميق الغور، رحب الأفق، موسوعي متمرس، غزيرالإنتاج، وهو شاعر مجدد لقى شعره الإعجاب والاستحسان، كما لقى في الوقت ذاته المعارضة والاستهجان من آخرين بحجة غموضه، والمعاظلة فيه، والتعقيد، وغلبة المنطق والعقل عليه، ما أثار حوله وحول أدبه معارك وخصومات مع كبار عصره

وللعقاد عشرة دواوين هي ثمرة ما يزيد على خمسين عامًا من التجربة الشعرية، وهي: يقظة الصباح، وهج الظهيرة، أشباح الأصيل، أعاصير، أشجان الليل، وحي الأربعين، هدية الكروان، عابر سبيل، ديوان من دواوين. والعقاد الشاعر مولعًا بالتجديد والابتكار، وقد دفعه هذا الولع إلى الإسهام في خلق مدرسة شعرية، هي مدرسة الديوان. أهم بواعث هذه المدرسة في نظم الشعر هو الحب، وصدق العاطفة، وجمال الطبيعة، وتحبيب القيم المعنوية، والاعتزاز بالنفس، وتخليد مظاهر البطولة، وإبراز الخواطر والتأملات.

وقد شن العقاد الهجوم على شعراء عصره الكبار أمثال: أحمد شوقى وحافظ إبراهيم؛ لأنه عدّ شعرهم ضربًا من التقليد والاحتذاء الذي لا غناء فيه ولا تجديد. من شعر العقاد يصف حظ الشعراء ومأساتهم في أنهم يسيحون في الخيال ويتيهون:

ملوك، فأما حالَهم فعبيدُ

وطير، ولكنَّ الجُدودَ قَعودُ أقاموا على متن السحاب فأرضهم بعيد، وأقطارُ السماءِ بعيد!

### النقافــة

الجديدة

عامة

الشعراء

في ذلك

الوقت

يرون أن

الشعر

ىدعة

لقب إمارة

كانوا

### صفحات مطوية من تاريخ الشعر العربى

### حفل تنصيب

مجانينَ تاهوا في الخيال فودّعوا رواحة هذا العيش وهو رغيد وما ساء حظّ الحالمين لو أنهم تدوم لهم أحلامُهم وتجود فوا رحمتا للظالمين نفوسهم

وما أنصفتهم صحبة وجُدود ويذرون من مس العذاب دموعهم

فينظم منها جوهر وعقود

والقصة أنه حين انضم عميد الأدب العربى الدكتور طه حسين إلى حزب الوفد المصرى ١٩٣٣ كان حذرًا هيابًا من منافسة كاتب الوفد الأول عباس محمود العقاد؛ فجعل يسترضيه بكل ما يمكن التوسل به، وقد أتيحت له الفرصة حين أصدر العقاد ديوانه السادس وحي الأربعين، وواجه الديوان وصاحبه عاصفة نقدية تزعمها مصطفى صادق الرافعي، حين ذلك هتف طه حسين بمبايعة العقاد أمير للشعر، وذلك خطيبًا في حفله تكريمية أقيمت للعقاد في مقر حزب الوفد بمناسبة صدور الديوان، ودافع عن هذا الرأى في مقال له بمجلة الرسالة، وكان مما قاله طه حسين: «إنى لا أومن في هذا العصر الحديث بشاعر كما أومن بالعقاد، أومن به وحده؛ لأنى أجدُ عند العقاد ما لا أجد عند غيره من الشعراء، فضعوا لواء الشعر في يد العقاد، وقولوا للأدباء والشعراء: أسرعوا واستظلوا بهذا اللواء، فقد رفعه لكم صاحبه».

وما كاد رأى طه حسين يذيع، حتى تناوله المعارضون تهكمًا وسخرية، وكان من أوجع ما قيل، ما نظمه الشاعر محمد حسن النجمى؛ حيث قال من قصيدة هازئة:

إنه لهو كبير خدع الأعمى البصير إذ دعاه بالأمير أضحك الأطفال منه فاطرحوه للحمير أصبحالشعرشعيرا أما الشاعر محمد الهراوى؛ فقد كانت له قصة قديمة مع إمارة الشعر -إمارة أحمد شوقى- فعندما توجهت

الدعوة لإقامة ذلك المهرجان لشوقى للتتويج بالإمارة في يوم الجمعة ٢٩ ابريل ١٩٢٧، أخذ الهراوي يحرض أصدقائه من الشعراء على مقاطعة المهرجان، وعلى عدم مبايعة شوقى بلقب الإمارة، وكان الهراوي يعمل مع الشاعر حافظ إبراهيم في دار الكتب المصرية، فتحدث معه في هذا الشأن، كما تحدث مع الشاعر محمد عبد المطلب، واجتمعوا مع لفيف كبير من الشعراء، ودار حديث صاخب عن هذه المبايعة، واستخفهم التهكم على شوقى، فأخذ حافظ إبراهيم ينشد قوله:

وادعى العبط شال وانخبط يبلع الزلط ليتهاجري حبه غلط عتبهشجى کلما مـشـی خطوة سقط في الهوى شطط إن أمــره معارضًا قول شوقى: وادعى الغضب مال واحتجب

وأنشد الهراوي: كُلُّنا أَحَلُهُ إن شوقى شاعر ليس يرضى ذلُهُ غيرأنا معشر

لا ترى مَحَلَهُ وهى جمهورية واتفق الجميع على مقاطعه المهرجان، ولكن حافظ إبراهيم، قال: إنه سيشترك في حفلة المبايعة، فغضب الهراوي وسأله: أين ما اتفقنا عليه؟ فقال في ابتسام: أنا رجل جبان، لا أستطيع أن أتخلف، وفي المهرجان قام

> حافظ وأنشد قصيدة رنانه، قال فيها: أمير القوافي قد أتيت مبايعًا

وهذى وفود الشرق قد بايعت معى!

وإذا كان الشاعر محمد الهراوي وجماعته الأدبية (الشاعر أحمد الزين، والشاعر أحمد رامى، والشاعر أحمد محفوظ، وكلهم موظفون بدار الكتب المصرية، والشاعر حسين شفيق المصرى، والشاعر عبدالجواد رمضان، والشاعر سيد إبراهيم، والشاعر أحمد الكاشف، والشاعر محمد الأسمر) لم يصبروا على إمارة شوقى، وهو من أبرز شعراء عصره وأسيرهم شعرًا، وأبعدهم صيتًا؛ فإنهم كانوا أشد استنكارًا مبايعة العقاد، وتورط طه حسين فيما لجأ إليه، ورأت أن ترد على هذه الإمارة بإعلان مهرجان هزلي لتنصيب أحد مدّعي الشعر أميرًا للشعراء، وبعد بحث وتقصى استقر الجميع على أحد النساخ في دار الكتب المصرية ويدعى حسين البرنس، وكان ينظم الشعر، ولا يقرض بيتًا صحيحًا، بل ولا يستطيع قراءته، فرأى الهازئين أن يقيموا حفل مبايعة له، وحددوا لها الموعد، وأعلنوا عن مهرجان يقام للبيعة، يتحدث فيه أكثر من عشرة شعراء، كلهم شاعر

وترامى الأصدقاء والأدباء على مشاهدة الحفل؛ حيث أُجْلسوا أمير الشعر المزعوم في الصدر، وتقدم كل شاعر بقصيدته يُلقيها بين يدى المحتفل به، ثم نُشرت القصائد جميعها في الصحف اليومية، فكانت ردًا لا يحتاج إلى إيضاح، على دعوة طه حسين لتنصيب العقاد أميرًا للشعراء ووئدًا لهذه الدعوة في مهدها. وهذه مقتطفات من بعض القصائد التي ألقيت في هذا المهرجان الاحتفالي الهزلي:

- من قصيدة الشاعر محمد الهراوى:

إلى العريس فاصعد وامضٍ بالأمر واقطع ومروانه وامنح ما بدا لك وامنع

شن العقاد الهجوم على شعراء عصره الكبار وعدّ شعرهم ضربًا من التقليد

والاحتذاء







كان البرنس ينظم الشعر ولا يقرض بيتًا صحيحًا، فرأى الهازئين أن يقيموا حفل مىابعة له

وَصرِّفْ أمور الشعر في الأمة التي تميت رجال الشعر فيها ولا تعي فأنت أمير الشع غير منازع وكل امير غير شخصك مُدّعى - من قصيدة الشاعر عبدالجواد رمضان: دعتك وقد توافر طالبوها وهل يحوى العلا إلا بنوها أميرالشعرأنت وإن تغالى وأسرف في الدعاية مدعوها جياع تاجروا باسم القوافي وقد ربحوا الحياة وأُخْسَرُوْهَا سأحمى عرشها وأذود عنها زعانف للرذيلة سَخروها وهل خُلقت جلالتُها لغيري وشعرى أمها وأنا أبوها

فاقبل إذن هذه الإمارة

وانهض بأعبائها فخورا

إذا تفضلت يا أميري

- من قصيدة الشاعر سيد إبراهيم:

وامنع عن الفن كل غاره

فالشعرفي مصريا أميري

مستفعلن فاعل فعول

فكن أميرا على القوافي

فالناس ليست لهم عقول

- من قصيدة حسين شفيق المصرى:

يا حماة القريض حول البرنس

أصبح الشعر دولة ذات كرسي

وهل الحكم والإدارة إلا لبرنس يضحى برأى ويمسي

يقرض الشعر مثلما يقرض الفأ

رحبالا قد فتلت من دمسق

أيها الشاعرالكبيررضينا

ك أميرا، فكنه، تفديك نفسى

- من قصيدة الشاعر محمد الأسمر:

أنت أولى باللواء يا أمير الشعراء م بملك الأدباء سيدى فلتهنأ اليو بك بعض الامناء امرؤ القيس على با لة بعض الوزراء وأبو الطيب في الدو ة يحبو للعملاء والمعرى لدى السد كبارالكبراء دولة ليس بها إلا

- من قصيدة الشاعر أحمد الكاشف:

يا من يدبر سلطانًا ومملكة

وليس فيها له بيت ولا نشبُ

من لى بسدّتك العليا أقبلها

ودون سدّتك الأستارُ والحجبُ

لم يُجدِني الجدّ في قول وفي عمل

وقد لعبت عسى يُجدِيني اللعب إمارة الشعر خذها يا حُسين فقد

أتى يبايعك الأخوان والصحبُ.

النقافية الحديدة



الثرنتياك • سبتمبر 2022 • العدد 384



### د. فاطمة قنديل

شاعرة وأكاديمية

## فى ذم أغسطس

أيام وأنا أفكر في كتابة المقال، ولأنه من المفترض أن أقدم فيه «فكرة» جديدة، واصلت الحفر في عقلى، وفي ما حولى، لا شيء لكم أكره أغسطس! تمامًا ككراهيتي لـ «الأفكار»، أو البحث عنها، أتذكر وأنا أكتب الآن قولًا أحببته، غالبًا لبيكاسو؛ «أنا لا أبحث لكنني أجد»، ودون أن أتطاول وأشبه نفسي ببيكاسو، فقط تلاءمك عبارة في لحظة ما؛ فأنا أحب الأشجار وأحب أن أجلس تحتها، وأصنع «ظلًا» يشبهني، تتساقط فوقه الأفكار، فألتقطها، وآخذها إلى بيتي وأتأملها، وأضع لها قطرة ماء وراء أخرى فتنبت، هكذا تمضى الأمور في الشهور الأخرى. لكننا في أغسطس، ولا شجرة يمكنني الجلوس تحتها وأي ظل ستبخره ألشمس.

فى غرفتى الصغيرة أجلس مُحاطة بالكتب، وبضوء أحرص على أن يكون واهنًا، أحاول أن أتذكر أية أحداث مؤلة حدثت لى فى أغسطس كى أكرهه لهذا الحد، لا شىء، شهر كسائر الشهور التى تمر، حار كغيره، بل إن هناك من يجلسون الآن على شاطىء بحر، يتبادلون الضحكات، والقفز فى المياه، وربما يكونون سعداء، وهذا ما يبعث فى الآن شيئًا من البهجة، وإعادة التفكير فى كراهيتى غير المبررة، والذاتية للغاية، لأغسطس، كل ما فى الأمر أنه الشهر الذى أتولى فيه أمورى بشكل مطلق حفيما عدا التزامى بكتابة هذا المقال - شهر يمنحنى كامل الحرية، لا جامعة، لا ضرورة للكتابة، ولا حتى الملاقاة الأصدقاء الغائبين عنى فى المصايف، أصحو وقتما أريد، وأنام حين أرى ضوء النهار يحتل كل الأماكن بصفاقته المعهودة.

فكرت فى إلقاء اللوم على المجلة، ما الذى يدفعهم لإصدار عدد فى هذا الشهر؟! لماذا لا يذهبون إلى البحر، تاركين رسالة: «فاطمة قنديل، لا تكتبى مقالك، نحن مسافرون»، لكنهم لن يفعلوا، يمكننى أن أعتذر، لكنه أمر محرج، كل شىء متاح فى أغسطس، أنا حرة تمامًا فيه، وهذا ما يربكنى، هذا الفائض من الحرية، ما يزيد عن مقاييس حريتى، التى اعتدتها، ما يدفعنى إلى أن أدير عينى -بضجر- فيما حولى من كتب، كأننى

أحدق في ضباب، يلمع فيه ضوء صغير، ألتقطه، وكأن لا كتاب غيره: «كنت أصدق كل ما كان يقال لي.. واكتسبت ضميرًا ما زال يدفعني إلى العمل الشاق حتى اللحظة الراهنة.. ولكن على الرغم من أن ضميرى لا يزال يسيطر على «أفعالي» إلا أن «آرائي» قد اجتاحتها ثورة.. فأنا أعتقد أن العمل الذي ينجز في العالم يزيد عما ينبغي إنجازه بكثير». (برتراند رسل/ في مدح الكسل/ ت: رمسيس عوض، المجلس الأعلى للثقافة/ ١٩٩٨/

وكأن رسل يهدينى التفسير الوحيد لما أشعر به الآن، لكننى أكذب على نفسى، فليست هناك علاقة مؤكدة بين «الكسل» و«الحرية»، مهما حاولت أن أصل بينهما، الكسل خدر جميل لا يتلاءم أبدًا مع ذلك النوع من الحرية، ذلك الباب المفتوح على اللا زمن، اللا شيء، وذلك السيل من التساؤلات الذي يأتيني منه، يغمرني تمامًا، حتى إننى أعجز عن التفكير، أتلقى ضرباته فحسب، هل الحرية مؤلة إلى هذا الحد؟! أهى الحرية أم الفراغ؟ أم تلك اللحظات الخانقة من مواجهة الذات، حيث لا أفكار، لا إطار يلم ضجيج مشاعرك ويجعل منه شكلًا ما؟

ريما هذا ما يجعل أغسطس يختلف عن أى شهر آخر يمر بى، فى الشهور الأخرى يمكننى أن أرتق الأيام، أملاً فجواتها بكل ما يحاصرنى من ضرورات والتزامات، أنهمك فى الجامعة، بل أنهمك فى الحديث الطويل مع الأصدقاء عن مأزق التعليم، ولا جدواه، وأصنع بطولاتى الزائفة من إصرارى على الاستمرار فيها، حين أرى الوجوه الشابة تلاحقنى بالأسئلة، فأتذكرنى شابة أتأمل مكتبة أستاذى وأقول: «كم أحسدك لأنك قرأت كل هذا! هيدا! فيجيبنى: كم أحسدك لأنك لم تقرأى كل هذا!».

وفى الليل يمكننى أن أكتب شيئًا من الشعر، أوهم نفسى، أيضًا، أننى «أسرقه» من ذلك الكون الذى «خلا من الوسامة»، لدى أصدقاء يختفون فى أغسطس، نتحدث طويلًا عن عبث الحياة، وجدواها فى الوقت نفسه، يمكننى القراءة حين تنشط دور النشر فى الشتاء، وقبيل المعارض، كل هذا «يعريه» هذا الأغسطس، كل ما يستر الحياة ويبقيها، كل ما ننهمك فيه حد الاستنزاف، ما يجعلنا نكتب، وما يجعل من وجودنا «ظلالًا» تحت الأشجار.

26

فن التحقيق يُعنى بالمخطوطات العربية القديمة في شتى العلوم؛ ذلك الدي يعرّف المتأخرين -زمانيًا- بما وصل اليه المتقدمون من أسلافنا من مهارات علمية وأدبية تستحق التقدير، وفيه يسعى المحقق إلى إزالة الغبارعن تلك الذخائر التي تعكس تطور الحضارة العربية وازدهارها قديمًا، ونشرهذه النصوص يعد إضافة مهمة للمعارف العربية والإنسانية الحديثة.

تحقيق «التراث» أم «النصوص»

وطفى القزاز

لدى العرب تراث ضخم من النصوص التي آلت إليهم من أسلافهم من صناع الثقافة والحضارة العربية والإسلامية، وهو حقيق وجدير بالتقدير والاحترام والإجلال والدرس والتمحيص، فقد كان أسلافنا في عصور ظلام أوروبا يتسيدون العالم علمًا وفئًا وحضارة وثقافة، فتركوا لنا الكثير من الأسفار والكتب والمراجع الأصيلة في العلوم المختلفة، نتزود منها قدر ما يتماشى ويناسب أزماننا الحاضرة، ولم يكن هؤلاء الأسلاف مجرد مستهلكين لمنتجات الأمم التي عاصروها، بل كانوا فاعلين ومشاركين في صناعة حضارة إنسانية تعطى وتأخذ في ندية حقيقة أو قُل كانت لهم اليد الطولي، تلك الحضارة المتعلقة بنواحي الحياة كافة، دوَّن مخطوطاتها المدونون وأصحاب العلوم المختلفة؛ ومنها ما تلف بسبب العوامل المختلفة كالحروب والصراعات السياسية والثقافية بين العرب والثقافات والحضارات الأخرى، ومنها ما وصل إلينا رغم كونه قليلًا بالنسبة لما أتلفه

ما وصلنا من نصوص قديمة يعد كثيرًا ومؤثرًا مقارنة بما أنتجته الأمم والحضارات الأخرى المعاصرة لذروة إنتاج الحضارة العربية فى شتى العلوم

المغول مثلا من مكتبة بغداد؛ لكنه يظل كثيرًا ومؤثرًا مقارنة بما أنتجته الأمم والحضارات الأخرى المعاصرة لذروة إنتاج الحضارة العربية في شتى العلوم.

يذكر حاجى خليفة أن العرب كتبوا وألفوا في أكثر من مئتى علم من العلوم العربية، وبالرغم من أن العالم العربي والعالم الإسلامي فقدا الكثير من هذا التراث لأسباب عسكرية أو سياسية أو عقائدية، أو بسبب الفتنة والإهمال؛ فقد وجدت مئات الآلاف من المصنفات العلمية التي ما تزال قائمة(١)، و«أن أول كتاب يبحث عن كتب الأمم الموجودة بلغة العرب في أصناف العلوم وأخبار مصنفيها وطبقات مؤلفيها وأنسابهم وتاريخ مواليدهم ومبلغ أعمارهم وأوقات وفاتهم وأماكن بلدانهم منذ ابتداء كل علم اخترع إلى عصر مؤلفه وهو سنة سبع وسبعين وثلثمائة للهجرة، فهرست أبي الفرج محمد بن إسحق المعروف بابن النديم. يذكر فيه مؤلفه العلوم والعلماء وما ألفوه في عشر مقالات ويرتب ما فيه ترتيبًا طبيعيًا في ضمن هذه المقالات وفنونها»(٢). وغير حاجى خليفة هناك المئات ممن تعرضوا للمؤلفات التي تركها العرب إبان إمبراطوريتهم التي امتدت

من الصين شرقًا إلى المغرب العربي غربًا، ومن جنوب فرنسا والأندلس شمالا حتى تشاد ومالى والصومال جنوبًا، فقد برعوا في الطب والفلسفة والمنطق والمعمار والفنون الحربية وغيرها، بخلاف براعتهم في فنون اللسان المختلفة، وقتما لم يكن في الدنيا من يضايههم قوة وعلمًا وبراعة فيما برعوا فيه.

تعرفت إلى هـذا الفن عبر أسـتـاذي الدكتور حسين نصار (١٩٢٥ - ٢٠١٧) إبان تدرسيه إيانا مادة «تحقيق التراث» في السنة التمهيدية للماجستير في الأدب العربي، بكلية الآداب، جامعة القاهرة، عام ٢٠٠٨، وكنت وقتها لا أفقه شيئا - بطبيعة الحال - عن هذا العلم أو الفن، وحتى بعد أن أنهينا دراسة تلك المادة، وبعد الامتحان الذي لم ينجح فيه من خمسة وثلاثين طالبًا سوى سبعة، وقد كنت واحدًا من أولئك السبعة؛ فقد كانت علاقتي بهذا العلم محدودة جدًا، لا تتجاوز سبع عشرة ورقة هي كل منهج تلك المادة. أتذكر جيدًا الجدل الذي حدث بعد الامتحان حول الإجابة على سؤال د. حسين نصار الوحيد في هذا الامتحان، وكان السؤال هو «ما هي نسخة المؤلف؟». أغلب زملائي أجمعوا على أن الإجابة تتجاوز العشر صفحات على أقل تقدير، وبعضنا - وكنت منهم - أكدوا أنها لا ينبغى ألا تزيد على خمسة عشر سطرًا بأى حال من الأحوال. كانت السنة التمهيدة -التي ألغيت فيما بعد وصارت مادة التحيقق في الدراسات العليا اختيارية لا تجد من يختارها- عبارة عن عام دراسي من فصل واحد، وكان الامتحان في شهر مايو ٢٠٠٩، والنتيجة في أغسطس؛ فعايشت كوابيس مريرة في تلك الفترة، ولم أجرؤ على سؤال د. حسين نصار عن الإجابة الصحيحة إلى أن ظهرت النتيجة، وكانت المفاجأة السارة بالنجاح وتوقف الكوابيس ولم أعد إلى فن التحقيق حتى بدايات هذا العام. بعد أن انتهت تلك السنة بحلوها ومرها لم أتخيل أن أعود إلى القراءة مرة أخرى في «التحقيق» وعنه، بحكم اختياري تخصص الأدب العربي الحديث «الشعر» في الماجستير، ونقد النقد الروائي في الدكتوراه؛ لكن سؤالا ملحًا كان ساكنًا قارًا في مخيلتي لا يثيره مثير حتى اقترح عليَّ الكاتب الصحفي الكبير الأستاذ طارق الطاهر الكتابة عن هذا الفن لمجلة الثقافة الجديدة، وهو هل التسمية التي درسنا من خلالها التحقيق صحيحة؟ أم أن إلحاق كلمة التراث بالمفهوم الشامل للكلمة بالتحقيق يُعد أمرًا غير دقيق، ويحتاج إلى إعادة بحث لتصحيح الأفكار أولا، ثم البدء في تقصى هذا الفن عبر حلقات تتضمن بعض المعلومات

ا من خواط المنطقة والمستالة في المنطقة والمنطقة والمنطقة والمنطقة والمنطقة والمنطقة والمنطقة والمنطقة والمنطقة مع منازاله والمنطقة المنطقة والمنطقة المنطقة والمنطقة والمنازلة المنطقة والمنطقة والمنطقة والمنطقة والمنطقة و المنطقة المنطقة والمنطقة والمنطقة المنطقة والمنطقة الموردلفانس والتداري ومرتفا المرتبي ومرتبط المرتبي ومرتبط المرتبي ومرتبط المرتبي ومرتبط المرتبي ومرتبط المرتبي ومرتبط المرتبي والمرتبط المرتبط والمرتبط المرتبط والمرتبط المرتبط والمرتبط مسلمالم المتوانية المترافعة المترافعة الإيمالية ومعنا الأ ومروما الملسلة تحققا على في المالية عن المترافعة والمترافعة والمترافعة والمترافعة المترافعة المترافعة والمترافعة والمترافعة والمترافعة والمترافعة والمترافعة والمترافعة والمترافعة المترافعة والمترافعة المترافعة المتراف المستقبل المستقبل عن العابس المتوقية وعدم المعادة المتعادة الموادة المتعادة المتعادة المتعادة المتعادة المتعاد العاددة المتعادة المالية السيطي والملفية والمهاجة والأوامة والمهادة والمهادة والمهادة والمهادة والمهادة والمهادة والمهادة والمهادة ووالهما الماقة وهذا المهادة ووالهما الماقة وهذا المهادة ووالهما الماقة والمهادة والمادة والمهادة والمهادة والمهادة والمهادة والمهادة والمادة والمادة والمادة والمهادة والمهادة والمهادة والمهادة والمهادة والمهادة و منه الزعفان العرف المالف و فطور المية والمنت خليجان وقالاً الما فيزيت الزعفان العنب وعلصه لوفال لا يتربز لها فيزيه الزعفراز كانبتر وامالك بقدفلا الماللوما بقصدمن عندوما بقعف الإنصالفنه الماسة وانما نعضا الواقع فيدوا لماسة فيبه فهوى تراة الدور والمرقه وبوسنا الدسومة المزفيهم أوكن ماافر ذيقصد مدارط بسكاا لمات ماهنا مطه ودليلم لللانعتر عالابن والدع والمنعة والطل والزاب هامنا طه دو الممام الماقتين ما ابند ، وقد عالين والنها وا عدد المتحاليا فعرد وعلم الى وفي الدوامم الله التي وتراعل أما أو المال المال

> «تحقيق النصوص» تخصيص محبب لما سيتم تحقيقة من مخطوطات هي نصوص في الأصل، وما في كلمة «التراث» من تعميم يشمل النصوص وغيرها من الأشياء التراثية المادية الأخرى

التى قد تكون غائبة عن كثير ممن يقرأون حول هذا الفن.

هناك تساؤلات كثيرة تبادل إلى ذهن الباحث الذي يخطو خطوته الأولى في دراسة التحقيق أو الكتابة عنه، تحاول هذه الحلقات الإجابة عن بعضها قدر المستطاع، من هذه الأسئلة: هل فن تحقيق النصوص فن حديث ابتدعه المعاصرون من المحققين العرب أو استقوه من المستشرقين؟ وما جهود المحققين القدماء والمعاصرين في هذا الفن؟ وما أهم المناهج والقواعد المتبعة



في تحقيق النصوص ونشرها؟ بالإضافة إلى تجارب عدد من المحققين العرب والمستشرقين الذين يزالون على قيد الحياة، سنسردها من خلال جيلين مختلفين من المحققين؛ جيل أساتذة، وجيل تلامذة؛ لعل ما في هذه الحلقات يعود بفائدة على القارئ المختص والمثقف الذي يود أن يعرف شيئا يسيرًا عن هذا الفن أو العلم.

ثمة مجموعة من المفاهيم المرتبطة بفن التحقيق، وجب على من يخوض غماره أو من يود أن يتعرف عليه أن يعرفها، منها: تحقيق، تراث، نصوص. والمعاجم العربية لم تترك بابًا من أبواب الكلم إلا درسته، ليس فقط بمعنى أحطاته بما فيه من علوم ومعارف ليفهمها ويتعرف عليها المتأخرون ويفيدوا منها، بل



فن التحقيق فن قديم ابتكر أساسًا لخدمة الحديث النبوي الشريف



لم تترك جذرًا لغويا مستخدما أم متروكًا إلا وبحثت فيه وأقامت الحجج والدلائل على وجوده واستخداماته حتى لو كان عند قبيلة عربية واحدة تقطن باطن الصحراء. وسنسوق في هذه الوريقات القليلة معانى المفردات المتعلقة بالتحقيق وكذلك مفاهيمها، ويبغى الإشارة هنا إلى أن هناك فرقًا بين المعنى، والمفهوم، ذلك لأن المعنى -وهو متعلق بعلم المعنى، وعلم المعاني- يختص بدرس معاني الألفاظ والعبارات والتراكيب، وكذلك التصور الذهني المرتبط بالكلمة اتباطًا بالمطابقة، والمعنى أنواع كثيرة لسنا بصدد طرحها هنا. أما المفهوم فهو هو المعنى نفسه، لكنه المعنى المستفاد من اللفظ تلميحًا لا تصريحًا، وهو شيء يُفهم من خلال العقل لا الحواس، والمعنى والمفهوم مرتبطان ارتباطًا وثيقًا، وبينهما اختلافات لكنها ليست كثيرة أو جوهرية، وهما ثنائية لغة/ اصطلاح. جاء في لسان العرب -وهو المعجم الذي صنفه ابن منظور الإفريقي، والـذي جمع فيه أمهات كتب العربية، فكاد يغنى عنها جميعها، وسيكون

المرجع الأول والرئيسي في معرفة معاني



الكلمات المتعلقة بالتحقيق - أن التحقيق من «حقق، وحققت الأمر، وأحققته: كنت على يقين منه»(٣)، و«أصل التحقيق لغة: من حقق الشيء إذا ثبت صحيحًا، فالتحقيق: إثبات الشيء، وإحكامه، وتصحيحه؛ تقول: حققت الأمر، وأحققته إذا أثبته، وصرت منه على يقين»(٤)، وبناءً عليه فإن فن التحقيق «يعني بإظهار الكتب المخطوطة مطبوعة، مضبوطة، خالية نصوصها من التصحيف والتحريف، مخدومة في حلة قشيبة، تيسر سبل الانتفاع بها، وذلك على الصورة التي أرادها مؤلفوها، أو أقرب إلى ذك، ولا يدرك ذلك إلا بعناء وصبر على البحث والتمحيص»(٥)، و«تحقيق النص معناه: قراءته على الوجه الى أراده عليه مؤلفه. وليس معنى قولنا: يقرب من أصله، أننا نحمن أية قراءة معينة، بل علينا أن نبذل جهدًا كبيرًا

في محاولة العثور على دليل يؤيد القراءة التي اخترناها»(٦). أما النصوص فهي جمع نص، وهو في الأصل مصدر بمعنى الرفع والإسناد إلى الرئيس الأكبر، وهو الحديث (النبوي) الصحيح الذي علمه الصحابة، وهو الحديث المتواتر، وهو بالمعنى العام القول الموثوق به، «والمراد بالنصوص في باب التحقيق: أقوال المؤلف الأصلية، لتميزها عما يكتبه المحقق في الهامش من شروح وتعليقات»(٧)، وأقوال المؤلف الأصلية أو أصول النصوص هي «أعلى النصوص وهى المخطوطات التي وصلت إلينا حاملة عنوان الكتاب واسم مؤلفه، وجميع مادة الكتاب على آخر صورة رسمها المؤلف وكتبها بنفسه، أو يكون قد أشار بكتابتها، أو أملاها، أو أجازها، ويكون في النسخة مع ذلك ما يفيد اطلاعه عليها أو إقراره لها»(٨). هذا عن التحقيق والنصوص معنى واصطلاحًا.

وإذا أردنا أن نعرف التراث فإننا نجد أنه مفهوم شامل لكل ما هو موروث من ثقافات تشتمل على قيم وتقاليد ورؤى، وهذا لا يعنى انتمائه للماضى فقط، أى أنه حدثا ماضيا، بل إنه امتداد ثقافي يعايش العصر، وينفذ في حياة المعاصرين، فيكون له أثر على الحياة السياسية والاجتماعية والثقافية والروحية، والتعامل مع البيئة المحيطة (٩)؛ لذا فلا يمكننا أن نقول إن التحقيق معنى بالتراث بشكل عام، لكن يمكننا أن نقول إنه يُعنى بتحقيق النصوص التراثية، ومن ثم؛ فإننا ننتصر إلى مقولة «تحقيق النصوص» ونتحفظ على «تحقيق التراث»؛ لأن في التركيب «تحقيق النصوص» تخصيص محبب لما سيتم تحقيقة من مخطوطات هي نصوص في الأصل، وما في كلمة «التراث» من تعميم يشمل النصوص وغيرها من الأشياء التراثية المادية الأخرى.

(٣)

يظن بعض الباحثين المعاصرين المتخصصين في اللغة العربية وآدابها أن تحقيق النصوص/ التراث بدعة حديثة ابتدعها المحققون المعاصرون من العرب والمستشرقين، وقد كنت من هذه الجماعة قبل إعادة قراءة بعض ما خطه المنظرون لهذا الفن، أمثال: عبد السلام هارون، ورمضان عبد التواب، حسين نصار، وعبد الحكيم راضى وغيرهم من العرب، وكارل بروكلمان، وديفيد صموئيل مرجليوث، وآرثر جون آربري، وهيلموت ريتر وغيرهم من المستشرقين؛ لكن «الحقيقة بخلاف ذلك، وكان لعلماء الحديث اليد الطولى في إرساء قواعد هذا الفن في تراثنا العربي، وتأثر بمنهجهم أصحاب العلوم المختلفة، وإن كثيرًا مما نقوم به اليوم من خطوات في فن تحقيق النصوص ونشرها، بدءًا

> النقافة الحديدة

29

من جمع المخطوطات والمقابلة بينها، ومرورًا بضبط عباراتها وتخريج نصوصها، وانتهاءً بفهرست محتواياتها، لما سبقنا إليه أسلافنا العظماء من علماء العربية الخالدة» (١٠)، ولهذا فإن ثمة أشياء أخرى متعلقة بتحقيق النصوص كانت قد بدأت منذ أن بدأ الإنسان العربى الكتابة في العصر الجاهلي، مثل: «الورق والوراقين»، وهما ما يُكتب عليه، ومن يكتبون أو ينسخون النسخ عن أصل، وقبلهما يمكننا الحديث عن التدوين الذي كان مرتبطًا أساسًا بالحديث، ذلك الذي كان سببًا مباشرًا في ظهور فن التحقيق فيما بعد، بل ربما ابتكر أساسًا لخدمة الحديث النبوى الشريف، وفيه كتبت المراجع المهمة في كيفية التدوين وآلياتها وإباحتها وتحريمها في القرنين الأول والثاني الهجريين. وذكر ابن النديم في الفهرست أنه كانت «العرب تكتب في أكتاف الإبل واللخلف وهي الحجارة الرقاق البيض وفي العسب عسب النخيل والصبن في الورث الصيني، ويعمل من الحشيش وهو أكثر ارتضاع البلد، والهند في النحاس والحجارة وفي الحرير الأبيض، فأما الورق الخرساني فيعمل من الكتاب ويقال إنه ححدث في أيـام بني أمية، وقيل في الدولة العباسية وقيل إنه قديم وقيل إنه حديث، وقيل إن صناعًا من الصين عملوه بخرسان على مثال الورق الصيني»(١١)، ويبدو أن العرب كانوا يكتبون في كل من الجلود والأوراق في عهد الدولة الأموية، وصدر صالح من عهد الدولة العباسية، وأن الورق لم يستعمل بكثرة ظاهرة إلا منذ أشار الفضل بن يحيى البرمكي بصناعة الكاغد وهو نوع من الورق الذي كان يُصنع من قلوب شجر النخيل لكنه كان ضعيفًا ويصعب حفظه، غير أن الورق بشكله المصرى/ البردى كان مستعملًا بكثرة في أيام أبي جعفر المنصور،

الصحف التي تكتب ثم تمحى ثم تكتب(١٢). أما الوراقون فهم الذين يعلمون في نسخ الورق، وهم النساخ وصناع الورق أيضًا، وقد أفرد ابن خلدون في مقدمته أبوابًا كاملة للحديث عنهم وعن دورهم في تقوية دعائم الدولة، فقد «كانت العناية قديمًا بالدواوين العلمية والسجلات فى نسخها وتجليدها وتصحيحها بالرواية والضبط. وكان سبب ذلك ما وقع من ضخامة الدولة وتوابع الحضارة. وقد ذهب ذلك لهذا العهد بذهاب الدولة وتنقاص العمران...، فكثرت التآليف العلمية والدواويـن، وحـرص الناس على تناقلهما في الأفاق والأعصار فانتسخت وجلدت، وجاءت صناعة الوراقين

وإنـه كـان يجتلب مـن مـصـر؛ إذ لـم تكن صناعة

الورق بشكله المصرى قد أقيمت في بغداد، وقد

عرف العرب في العصر العباسي «الطروس» وهي

استعمل الورق بشكله المصري/ البردي بكثرة فی ایام ابی جعفر المنصور

المعانين للانتساخ والتصحيح والتجليد وسائـر الأمـور الكتبية والـدواويـين...، وكانت السجلات أولا لانتساخ العلوم وكتب الرسائل السلطانية والإقطاعات والصكوك في الرقوق المهيأة بالصناعة من الجلد؛ لكثرة الرفه وقلة التآليف صدر المللة كما نذكره، وقلة الرسائل السلطانية والصكوك مع ذلك، فاقتصروا على الكتاب في الرق تشريفًا للمكتوبات وميلانها إلى الصحة والإتقان»(١٣)، فالورق والوراقون وقبلهما التدوين تعد أمورا ارتبطت بالتحقيق منذ نشأته إلى يومنا، ومن ثم صار التحقيق علمًا يوسم بالفن نظرًا لما ينبغي أن يشتمل عليه المحقق أدوات لغوية وحرفية تجعل منه فنانًا يفك طلاسم المخطوطات التي عفا عليها الزمان وأصاب بعضها العطب، وضاعت أجزاء مهمة منها، فيعمل أدواته ومهاراته للوصول إلى الصورة الأكثر صلة بالمؤلف.

في الحلقة القادمة نحاول الإجابة على «كيف بدأ التحقيق؟ وما الشروط الواجب توفرها في المحقق الجيد؟».

الهوامش: (١) انظر: حسان حلاق، مناهج تحقيق التراث، دار النهضة العربة، بيروت، ط١، ۲۰۰۶، ص۱۳

غرار برزا مواز الفائح نن ركرا كاره الدرة والوافع

بخ بنقص تعدينها من وسطها و اداست عن يزاد واليصيات

وبين اول الحل من المنسل على الترالي وسطها فادابت الطه

المفنها فغ الاصلع وجرا لطام لينا والمضيئ البيا ومرامحات والأثناء

أحنها يسيرا ولفاه مرطبالا ويواملال وترداد بزيادة البعدال لغا

كالنهالاول وتوالبشرتم مناقص إقيار بموالالحاق وكك

ه ﴿ وَا وَالْاحِيْمِ بِهِا عَبِيدِ الرئيسِ والدِّبْ عِلْ مِناو مِنها مُسَبِّرَ وَكَالَاوُ ووالكسف أأاكم نيفيها كذكر عاتاه ين بهاوق كواريس

وافل في وطاطلها ومرائح وف ومروالا وضاع الله

الكالس يقدولها تم القروم كريستل بوالدواد واروف المنتج والرونس والأبند والمالك

من من بالنبس الماكليزة وصروه محفظ إصافه الواللعال. على وطف الخطائعة في الزال كما

(٢) حاجى خليفة، كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، ج١، دار إحياء التراث العربي، بيروت، دون تاريخ، ص٦ (٣) ابن منظور الإفريقي، لسان العرب، بيروت، ١٩٥٦، ج١١، ص ٣٣٣

(٤) إياد خالد الطباع، منهج تحقيق المخطوطات، دار الفكر، دمشق، ٢٠٠٣،

(٥) إياد خالد الطباع، مرجع سابق، ص

(٦) رمضان عبد التواب، مناهج تحقيق التراث بين القدامي والمحدثين، مكتبة الخانجي بالقاهرة، ط١، ١٩٨٥، ص٥ (٧) انظر: ابن منظور الإفريقي، لسان العرب، مرجع سابق، مادة (نصص)، ج٨، ص٣٦٧، وإياد خالد الطباع، مرجع سابق، ص۱۹

(٨) عبد السلام محمد هارون، تحقيق النصوص ونشرها، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط٧، ١٩٩٨، ص٢٩

(٩) انظر: شوقى جلال، التراث والتاريخ، سيناء للنشر، القاهرة، ١٩٥٥، مقدمة الكتاب.

(١٠) رمضان عبد التواب، مناهج تحقيق التراث بين القدامي والمحدثين، مكتبة الخانجي بالقاهرة، ط١، ١٩٨٥، ص٣ (۱۱) ابن النديم، الفهرست، دار المعرفة،

بیروت، دون تاریخ، ص ۳۲

(۱۲) انظر: عبد السلام محمد هارون، تحقيق النصوص ونشرها، مرجع سابق، ص ۱۵ - ۱۷

(١٣) ابن خلدون، المقدمة، الجزء الثاني، تحقيق: عبد الله محمد الدرويش، دار یعرب، دمشق، ط۱، ۲۰۰۶، ص۱۲۸

النقافــة الجديدة







### 👤 رجب سعد السيد

يمكنني تلخيصُ علاقتي بالقصة في الحقيقة التالية: أعيشُ أحلى أيامي حين أكتبُ القصة، وبالرغم من الإجهاد الذي يحلُّ بي أثناء فعل الكتابة -وريما يكون مصدرُه الأنيميا— فإنني أكون في أزهي حالاتي، وأكتفي بنمو العمل بين يدى، فلا يضيرني إفلاس مادى، ولا أهتمُّ بنوعية طعام، وأقبلُ على أسرتي وأصدقائي بصدر رحب، فلقد كتبتُ، وتصالحتُ مع العالم. أما في أيام (الكساد)، وقد ازدادت طولا في الآونة الأخيرة؛ فإن الغيوم الثقيلة تتسللُ إلى سمائي.

إذا كان لى أن أحدد تاريخًا لبدء علاقتي بكتابة القصة، فهو منتصف الستينيات، أثناء دراستي بالمرحلة الثانوية. ويهمنى أن ألفت نظر القارئ إلى بعض (المحطات) العُمرية التي مررتُ بها مع أبناء جيلي، فربما كانت لها دلالات؛ أولُها محطة الطفولة المُبكرة التي كانت حول سنة (النكبة): ١٩٤٨، ثم مرَّ بنا عقدُ الخمسينيات بكل ما به من تغيرات سياسية واجتماعية، امتدت لتغطى سنوات العقد

وعلى الرغم من أن المناخ العام في هذه الفترة الطويلة، التي شهدت نموَّنا المادي والعاطفي، وتشكَّلَ رويتنا للحياة،

كانت قصصى الأولى محاولات للرصد المباشر لبعض ملامح الواقع المعيش، ولا تخلو من تأثير مزاج مرحلة

المراهقة أو

بداية الشباب

كبواتٍ جلبتْ لنا الإحباطَ والشعورَ بالأسى، وكانت ذروةُ الانكسار في يونية ١٩٦٧، وهي -عند المبدعين- عواملُ ثم عادت رياحُ، أو قل عواصف التغيرات السياسية

كان حافلًا بالعلامات الموجبة الشاحنة؛ فإنه لم يسلم من

والاجتماعية والاقتصادية تهبُّ من جديد خلال عقدى السبعينيات والثمانينيات، وقد اختلف الحالُ بالنسبة لنا؛ حيث انتقلنا إلى صفوف المشاركين والمؤثرين، ابتداءً بالانخراط في سلك الجندية، إلى تحمل مسؤولية العمل الوظيفي أو السياسي، إلى بدء الإنتاج عند من اختاروا أن يحملوا القلم، واكتملت لهم أدواتُهم، وتبلورت لهم رؤىً يكتبون من خلالها، وقضايا يدافعون عنها.

وقد اشترك (داءُ الكتابة)، مع عوامل أخرى، في إبعادي عن تحقيق أي تقدم في مجال الوظيفة، فقد اخترتُ العملُ في البحث العلمي، حيث أحمل درجتي الجامعية الأولي (البكالوريوس) في الكيمياء وعلوم البحار، ولكنني عجزتُ عن الحصول على درجاتٍ أعلى، فقد (انحرفتُ) إلى الأدب

لقد تجمُّعت عواملُ عديدة جعلت القصة تمسك بتلابيبي، وأشعرُ، أحيانًا، كأننى لم أبذل جهدًا لأكون كاتبًا، غير أننى يمكنني الآن أن أستخلص ما يمكن تسميتُه بعوامل البناء. أول هذه العوامل هو حفظى لحوالى عشرة أجزاء من القرآن الكريم، في السنوات الأربع الأولى من المدرسة

الحديدة

سىتمىر 2022

الابتدائية. وقد تأكدتُ بنفسي من أن معظم من عرفتُهم من الأدباء اكتسبوا هذا العامل الفائق التأثير في طفولتهم. لقد أنعم الله عليَّ، بصحبة القرآن الكريم، بحسٌّ لُغوى يجعلُني، وإن كنتُ لم أدرس اللغة العربية طويلًا، أحرصُ على سلامة لغة الكتابة، وأضع يدى على قدر لا بأس به من أسرار الفن والجمال في لغتنا الجميلة، عندما أعيش تجرية الكتابة.

وكانت طفولتي فقيرة، ولكن خصبة. وأمضيتُ معظم أيام سنوات عمرى العشر الأولى مستمتعًا إلى أقصى حدُ بمشاركة الرفاق عددًا كبيرًا من الألعاب الشعبية، التي كانت، بالإضافة إلى كونها ضرورة لصحة أجسامنا ونفوسنا، مملوءةً بِالإيحاءات والأحلام وإلعوالم الخيالية، التي لا يمكن إلا أن تكون مفيدةً وخلاقة. وإنني لأجدُ جزئيات من ذكريات الطفولة تقفز إلى سطور قصصى، بل إن مجموعتي القصصية (نوستالجيا غيط العنب) تعتمد كلها على هذه الذكريات.

وفى طفولتى أيضًا كان لى حظَّ النهل من نبع ثرى: الجدة!. وقد وهبني الله جدتين تبارتا في شحذ خيالي؛ وكانت جدتى لأبي ساحلية، أما جدتى لأمي فكانت فلاحية، وقد تلوَّنت حكاياتهما باختلاف البيئتين، وأجزم، أننى لم أعش في حياتي لحظات من الفرح بنفس العمق والدفء والدهشة، وغيرها من المشاعر الغامرة التي كنتُ أجدها عند جدَّتي، رحمهما الله.

وتزامن صباى، أو شبابي المبكر مع سنوات من الانتعاش الثقافي في مصر، وكان بمقدوري خلالها أن أشتري مجلة للقصة وكتابًا مسرحيًا وآخر ثقافيًا، وأن أشاهد مسرحيةً، كل شهر، في مقعد بأعلى التياترو. كل ذلك من (مصروفي) الزهيد.

وفي المدرسة العباسية الثانوية بالإسكندرية، رزقني الله بمجموعة من الزملاء لهم نفس التطلعات، أبرزهم كاتب الدراما المشهور الأستاذ محمد السيد عيد، ولم أحرم من استمرار الرعاية، فقابلت الأديب الكبير الأستاذ سليمان فياض، رحمه الله، وكان مدرسًا للغة العربية بالمدرسة، الندى قرأ بعض كتاباتي، وأهداني نسخة من كتابه (عطشان يا صبايا)، كما وجهنى إلى قراءة هيمنجواي، وأعارني كتابًا عنه، وأعطاني ذلك ثقة بالنفس.

ولا أجدني بحاجة إلى الاعتراف ببساطة البداية، فقد كانت قصصى الأولى محاولات للرصد المباشر لبعض ملامح الواقع المعيش، ولا تخلو من تأثير مزاج مرحلة المراهقة أو بداية الشباب، فكانت مملوءة بالأحاسيس

عرفتنى أبواب الردِّ على (الأصدقاء) في المجلات الأدبية، ورفضت مجلة القصة، القاهرية، كلُّ ما أرسلتُه لها من قصص، ثم أقدمتُ على مغامرةٍ بأن كتبتُ قصة اسمها (سرُّ حيَّةٍ مُبرقشَة)، في محاولة لتقليد من يدعون (تحطيم) الشكل التقليدي للقصة. وفوجئتُ بالمجلة تنشرها، بينما أنا -حتى الآن- لا أعرفُ ماذا كتبتُ!.

وكان «يحيى حقى» يرأس تحرير مجلة (المجلة) في الستينيات، ويعطى الفرصة للعديد من الأسماء الجديدة في القصة والشعر، فقررتُ أن أحاول مع (المجلة) فأرسلتُ



یحیی حقی



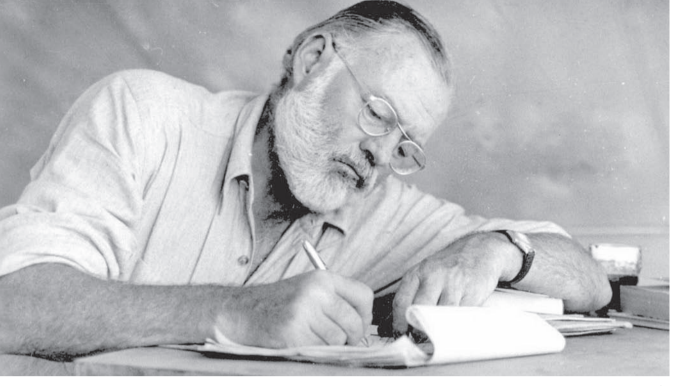
سليمان فياض

له عددًا من قصصى. وأريد الآن أن أقدم (نموذجًا) لما يجبُ أن يكون عليه موقفُ الأستاذ من التلميذ، وأكتفى بإثبات جانب من نص خطاب أرسله إلى الأستاذ الكبيريحيي حقى، يرحمه الله، ويحمل تاريخ ١٩٦٦/٨/٢٩: «عزيزى رجب، وعن سريع صديقى، فيما أرجو، وعما قريب زميلى، أنا واثق. يا رجب، قرأتُ كلّ قصصك حرفًا بحرف بلذة كبيرة. وأسارعُ وأؤكد لك أن لديك موهبة صادقة، أدعو الله سبحانه وتعالى أن يحفظها لك ويحفظك لها، جعلتني بالمقارنة أستهزئ بكل ما كتبته في صباي. إنني لا أخشى عليك من الغرور لأنى أكلمك من قلبي المفتوح لك كلام أب لابنه، كما لا أخشى تألمك إذا قلت لك إنك تمرُّ الآن بأدق مرحلة في حياتك؛ لأن موهبتك أكبر من خبرتك .... صدقنى إذا قلت لك إننى تمنيتُ أن أنشر لك إحدى هذه القصص في مجلة (المجلة)، لكنها مجلة وقور، لا تحب

وهبني الله جدتين تبارتا فی شحذ خيالى؛ إحداهما ساحلية والأخرى فلاحية، وقد تلوَّنت حكاياتهما باختلاف البيئتين

> النقافــة الجديدة

• سبتمبر 2022 • العدد 384 للمادة



هيمنجواي

رائحة التلاميذ، ولا رائحة الجنس الصارخة. ولذلك، سأجتهد في أن أوصى على قصتك (الصرخة) لدى مجلة (صباح الخير) التي يتنفس فيها الشباب، وأخبرك بالنتيجة ...».

وبدأت رحلة الجُندية في أكتوبر ١٩٧٠، فور تخرجي في كلية العلوم، ولم تكن قسوة الحياة العسكرية مُتمثِّلةٌ في مكابدة جفافها، فقط، بل -أيضًا، ويشكل أشد- في الجهل التام بموعد نهاية تلك الرحلة؛ فالزمن الرسمى لها كان سنة واحدة، غير أن ظروف النكسة فرضت على كل أبناء جيلى أن يبقوا في (الزي الكاكي) سنواتٍ طويلة. وكنا ننتظر الحرب، ولا نعرفُ هل ستُكتب لنا الشهادةُ فيها، أم سنخرج منها أحياء، لنعود إلى مجرى الحياة الطبيعية؟. وكيف ستكون صورةُ الحياة بعد الحرب؟. وكنتُ أرى الحربَ شيئًا آخر، غير مجرد الكرِّ والفرِّ والقصف والموت. كنت أراها (حدثًا حضاريًا) كفيلا بأن يضعنا على عتبات دنيا جديدة، إن نحن أحسنًا التفكير والتدبير. وقد عالجتُ هذه الفكرة، بتنويعات مختلفة، في قصصى التي كتبتُها خلال سنوات الجندية الأربع، التي انتهت في سبتمبر ١٩٧٤.

وكنتُ أحسب أن الحياة العسكرية ستقضى على آمالي في أن أستمر كاتبًا للقصة، غير أننى سرعان ما تكيُّفتُ مع هذه الحياة، بل واستمتعتُ ببعض جوانبها، فلا شيء سيئًا على طول الخط. وخالطتُ في الجيش نماذج بشرية متنوعة، كما اكتسبتُ خبرات مهارية ومعيشية عديدة أضافت إلى رصيدى ككاتب قصة، ويبدو ذلك بوضوح في جزئيات مجموعتى القصصية (الأشرعة الرمادية). كما أتيح لي أن أنشر بعض القصص في مجلة (النصر) التي تصدرها القوات المسلحة المصرية، وهي مجلة واسعة الانتشار، وكانت تضمن لى عشرات الآلاف من القراء المثقفين، المجندين في المؤسسة وقد ضمت تلك المجموعة القصصية الأولى أعمالا ترصدُ أحوال مجتمع النكسة من خلال المثقف المصرى، الذي حمل على كاهليه أعباء معايشتها، وآمال وتخوفات الحلم بالتخلص منها؛ ثم بعض القصص التي تسجل خيبة الأمل والمرارة التي شعر بها (المحاربون الرومانتيكيون) بعد أن خلعوا (الكاكي).

كنتُ أرى الحربَ «حدثًا حضاريًا» كفيلاً بأن يضعنا على عتبات دنیا حدىدة

شهادة

وعلى الرغم من أننا نتحدث عن تجربة الكتابة القصصية؛ فقد يكون من المفيد الإشارة إلى نوع آخر من الإنتاج، وهو الكتابة العلمية للعامة، وقد شجعني على الخوض في هذا المجال اشتغالي بالعلم، وعلوم البحار بصفة خاصة، ثم نصيحة سمعتُها في ندوة للأستاذ يحيى حقى؛ مفادها أن على الأديب ألا يقنع بالكتابة في صنف أدبي واحد، بل عليه أن يجرِّبَ أنواعًا أخرى غير النوع الأثير لديه؛ لأن ذلك من شأنه أن يثرى خبرته، وقد يفيده إذا مرَّت به فترةُ توقف عن الإبداع، كما يحدث

ويجب أن أعترف بأن اشتغالي بالكتابة العلمية للمجلات كان له دافع جوهري، وهو كونه مصدر دخل، تفرضه ضرورات الحياة. فالكتابة الأدبية -للأسف، وبالنسبة لمعظم الأدبـاء – لا يمكن الاعتماد عليها، ولا يـزال كثير من منافذ النشريعاملها، ماديًا، معاملة متدنية، فإذا جازف أديب واعتمد عليها، جاء. لذلك، كان لكل الأدباء وظائفهم الثابتة —وهـذه، أيضًا، نصيحة «محفوظية»— وكان اشتغالهم بالأدب يأتى في المرتبة الثانية، بعد الوظيفة الرسمية.

والقصة القصيرة فن خطير. إن صفة القِصَر فيها لا تزيد عن الحيز (الجغرافي) الذي تحتله القصة على العدد القليل من الأوراق، غير أنها —كما أحبها وأراها— يمكن أن تمتد في مستويات زمنية ونفسية سحرية، تطولُ إلى أبعد من حدودها الجغرافية، ويمكن أن تتسع لتزدحم فيها الأصواتُ، وتتلاطم المشاعر والرؤى، مستفيدةً من غيرها من الفنون: الشعر والموسيقي والتشكيل اللوني، بشرط أن يتوفر عليها (معماري) واع، يمسك بناصية لغته الخاصة؛ ليبدع هذا (المخلوق) العبقرى، المسمى بالقصة القصيرة.



### سمير الفيل

روائي

### محمد النبوى سلامة.. غنوة شقيانة

يعد محمد النبوى سلامة شيخ أدباء دمياط بلا منازع، فقد كان من ثلاثة أشخاص شكلوا حركة «رواد» الأدبية في منتصف الستينيات مع مصطفى الأسمر وكامل الدابي، والثلاثة رحلوا مع سيرة عطرة لجهدهم الثقافي في محافظة عريقة تهتم بالعمل قبل كل شيء.

كان سلامة يعمل حلاقًا، ومحله يقع قرب منطقة «باب الحرس»، وفى محله الصغير كان يستقبل أغلب الأدباء، فيقرأ إنتاجهم، ويمد شبابهم الصاعدين بالخبرة والتوجيهات التى تساعدهم على صقل مهاراتهم.

بدأ كسَهم منطلق فى سماء الأغنية المصرية بأغنية لاقت استحسان الجمهور أواخر الستينيات، هى «خد الجميل يا قصب.. والحلوة راحت تتخطب» التى غناها عبد اللطيف التلبانى، وفيها تحدث عن النهضة المصرية بشكل فنى مبتهج. في الفترة نفسها كتب كلمات أغنية «صباح الخير» لثلاثى المرح، وكانت تداع كل صباح لكونها تبعث على الإشراق والبهجة.

تولى رئاسة نادى الأدب لفترة طويلة غير أنه تنازل عن هذا المنصب التطوعى - وقتها - لواحد من جيل الشباب، في حفل بسيط عُقد بقصر ثقافة دمياط عام ١٩٨٢، وحضره أدباء من أغلب محافظات مصر.

لم يَصْدر للشاعر غير ديوانين: الأول «غنوة شقيانة» ١٩٨٢، وهو باكورة سلسلة «إصدارات الرواد» التى بدأت فى الصدور قبل مشروع النشر الإقليمى، والثانى: «ورقة من بطاقتى» ١٩٨٩ بتقديم الدكتور مدحت الجيار، فى سلسلة «إشراقات أدبية».

ولعل من أهم إنجازات محمد النبوى سلامة هو مشروع جمع الأغانى الشعبية مع الموسيقار وفيق بيصار، فقد نزلا سويًا، أغلب قرى المحافظة، وجاءا بأغنيات الفلاحين، فأعاد النبوى سلامة الصياغة فيما قدم بيصار ألحانًا مهمة، من هذه الأغنيات: «منديلي يا اما يا نينة»، «الشاىع النار»، «يا سلام يا وله»، «يا جميل يا خلى»، «ردى الباب عيب يا مديحة»، والأغنية الأخيرة – على سبيل المثال – كتبها في زيارة لصديقه الشاعر عبد العزيز حبة في صباحيته، وممن غنوا أغنياته، كل من: ليلى نظمى، عايدة الشاعر، هيام هلال. أغلب هذه الأغنيات

من توزيع الفنان شعبان أبو السعد.

بعد أحداث بورسعيد (ديسمبر ١٩٧٤) تعرض نادى الأدب بقصر ثقافة دمياط للمضايقات الأمنية، فكاد النادى يغلق أبوابه غير أنه أصر أن يحضر بدراجته الهوائية كل يوم إثنين ليقابل الشباب القادم؛ حتى لا يتوقف نشاط ثقافي مهم في المدينة العريقة.

فى منتصف الثمانينيات أجريت ومعى صديقى الشاعر السكندرى جابر بسيونى، مقابلة مع محمد النبوى سلامة، بتاريخ نوفمبر ١٩٩٩، تضمنت سيرته وجهده الأدبى. جرى الحوار على رصيف المحل، وقد نُشر الحوار كاملا فى مجلة «الكلمة المعاصرة»، ومنه نتوقف أمام وجهة نظر بسيطة لكنها عم، قة.

يقول عن دوره كشاعر فى حرب الاستنزاف: «قمت مع زملائى بتوعية الناس عن أبعاد هذه الحرب التى خضناها مع العدو الإسرائيلى، وكان لأشعارى أثر ملموس فى النفوس؛ إذ كان الناس يرددونها ويتغنون بها».

تحدث عن الأدباء الجدد: «نصيحتى لهم أن يعودوا إلى قراءة ما كُتب سابقًا ويتمعنوه، وإذا أرادوا التطوير فهذا سهل بشرط أن يكون على أساس من الوعى والثقافة».

يعترف أنه من أوائل من كتبوا أغانى المسرح مع حلمى سراج، وحافظ أحمد حافظ، وقتها أدرك قيمة وجود الشعر فى المسرح.

يستعيد أسماء من جلسوا على الرصيف المواجه لصالونه، منهم رموز أدبية عربية ومصرية: «أذكر طاهر أبو فاشا، محمد الفيتورى، فتحى سعيد، أحمد سويلم، أحمد فضل شبلول، الدكتور فوزى خضر، فؤاد حجازى، عبد الله أحمد عبد الله، وغيرهم».

يتوقف أمام صورة الراحل القاص يوسف القط: «كان إنسانًا من الدرجة الأولى، لو عرف أنك محتاج لفلوس، يروح يستلف ويعطى لك. وكان يجلس عندى فى المحل فيخشاه الزبائن فكنت أحدثهم عنه بأنه إنسان «مقدس»، وأنا معجب بإبداعه، كان يصعب على، ويقطع قلبى».

تم تكريم النبوى سلامة فى مؤتمر أدباء مصر بالأقاليم فى الدورة الأولى بالمنيا عام ١٩٨٤.

وُلد محمد النبوى سلامة، فى عام ١٩٢٨، ورحل عن عالمنا شتاء عام ٢٠٠١. وما زال يحظى بحب وتقدير واحترام كل من عاصره، وجلس على رصيف محله الصغير.

النقافة و الجديدة

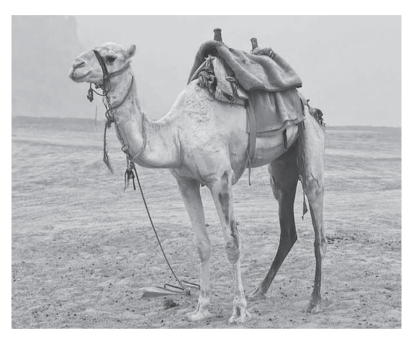


كان جزءًا لا يتجزأ من المجتمعات التي عاش فيها، وبسببه ضُربت الأمثال التي لم يجد من يقتنوه وسيلة للتعبير عن أحوالهم سوى ما وجدوه من طباع وأحوال الجمال التي كانت أيضًا دليلًا واضحًا على مكانة صاحبه الاجتماعية والاقتصادية، وعن الجمل كتب كثيرون ما بين أشعار وحكايات ولطائف، ومن أكثر الكتب تفردًا ما كتبه الدكتور إبراهيم أحمد شعلان؛ الباحث المتخصص في الأدب الشعبي، وصدرعن مركززايد للتراث والتاريخ، بعنوان «الجمل في أمثال العالم العربي قديمًا وحديثًا»، ويعد هذا الكتاب متفردًا في موضوعه، ولا يوجد غيره إلا كتابًا آخر بعنوان «عقد الآل فيما ضرب بالحيوان من الأمثال» للسكوري.

وبذل الدكتور إبراهيم شعلان في كتابه جهدًا عظيمًا، حاول فيه أن يجد الصلة بين الجمل وحياة البشر من خلال الصورة التي رسمها الناس قديمًا وحديثًا لهذا الحيوان في نصوص الأمثال التي تعد تسجيلًا تاريخيًا عن طريق الأحداث الاجتماعية التي صيغت في أقوال مأثورة أو نصوص شعبية عاشت وستعيش منذ مئات السنين وحتى سنوات كثيرة مقبلة. فالأمثال الشعبية أو التعبيرات السائدة دائمًا ما تحمل في كلماتها المرتبة بشكل بلاغى كثيرًا من القيم الإنسانية بشكل عام، وتكشف عن طبيعة الإنسان كالفلاح والبدوى، فهما اللذان يستخدمان هذا الحيوان، ومن ثم يرصدان تفاصيل سلوكه، فالمثل الصحراوي يختلف عن المثل الريفي، والإنسان في هذه النصوص يتوسل بكل ما يحيط به؛ ليساعد نفسه على مواجهة حياته ولتيسير سبل الحياة. وقد يكون للمثل الشعبى عامة فائدة أخرى، وهي تحذير أو تنبيه الآخرين من موقف ما، تحذير يستمر مئات السنين، خاصة وأن الطبيعة البشرية بمكوناتها ثابتة، ولا تتغير فيها سوى الأفعال التي تتم في ظروف وأحوال زمنية مختلفة.



### العربية بحمله للمقاتلين والتجار والأمتعة وكثير من الطيبين وحتى الأشرار



والجمل كما جاء عنه في المعجم الوسيط هوالكبيرمناالأبا، ومنه ما هوذو سنامين، والبعير ما صلح للركوب، والجمل من الإبل، وذلك إذا استكمل أربع سنوات. ولا شكأن التكوين الجسماني للجمل جعله من أفضل الدواب عند العرب، فيتراوح وزنه ما بين ٤٥٠ إلى ٦٥٠ كيلو جرام، وارتضاعه ما بين ١٩٠ إلى ٢٣٠ سم، وعدد أسنانه من ٣٢ إلى ٣٨، والجمل العربى حيوان أليف، له وبر قصير يطول على الرقبة والسنام والذيل، وجاء في دائرة المعارف البريطانية أن الجمل العربى تصل قامته إلى مترين، وعند استخدامه للركوب فإنه يمكن أن يقطع حوالي ١٣ إلى ١٦ كيلو في الساعة لمدة ١٨ ساعة، والجمال العربية يمكنها أن تمشى دون ماء لعدة أيام، ويمكنها أن تعيش بدون ماء ١٧ يومًا؛ حيث إنها تفقد الماء من جسمها بنسبة ٥,٧٪ مـن وزنـهـا بـالبـخـر ودون أن تشعر بالإعياء، ويمكن أن تسترد ما فقدته من وزنها في دقائق قليلة عند شرب ما يساوي ١٠٠ لترمن الماء، وتضيف دائرة المعارف الأمريكية: «الجمل العربي وحيد السنام

يستطيع أن يحمل ٦٠٠ رطل أى ما يوازى ٢٧٠ كيلو فى اليوم، ٢٧٠ كيلو جرام لمسافة ٥٠ كيلو فى اليوم، أما الجمل ذو السنامين فيمكنه حمل ٤٥٠ كيلو جرام».

والمعروف أن الإبل حيوانات منخفضة الخصوبة، فتصل إلى مرحلة البلوغ المجنسى في عمر من ؛ إلى ٥ سنوات، وتبدو على الأنثى مظاهر القلق والشراسة عندما تشعر بالرغبة الجنسية، ويماثلها الذكر فيمر في هذه المرحلة فيصبح شرسًا صعب القيادة وفي حالة قلق شديدة، ويخرج أحيانًا من جانب فمه بالونًا محدثًا صوتًا عاليًا، وهناك مثل مشهور مرتبط بالجمل في تلك الحالة، يقول: «الجمل يضرب بالقلة».

ويستغرق الحمل لدى الأنثى فترة تتراوح من ٢٠٥ إلى ٤٤٠ يومًا، وتضع الأنثى حملها وهى واقفة، وبعد ساعتين أو ثلاث سعات يبدأ الوليد فى المشى، وترضع الأنثى وليدها لمدة تمتد لأكثر من عام، وهى تدر من ٨ إلى ١٠ ليترات فى اليوم. ولم يتوقف دور الجمل فى كونه واحدًا من العناصر التى ساعدت على نشر

القافة 36 الجديدة



الحضارة العربية بحمله للمقاتلين والتجار والأمتعة وكثير من الطيبين وحتى الأشرار، فقد انتقل الجمل العربى إلى الهند وشمال أفريقيا بقصد الركوب وحمل الأمتعة، حتى إنه وصل إلى أستراليا والمكسيك، واستخدمه الجيش البريطاني في أثيوبيا ضد الإيطاليين بعد أن جلب ٢٠ ألف جمل عربي من السودان، وأشارت دائرة المعارف الأمريكية القرن التاسع عشر بعد أن كون جوردون القرن التاسع عشر بعد أن كون جوردون سلاح الهاجاناه في السودان، كما استخدم شالاحرب العالمية ثلاثة ملايين جمل في الحرب العالمية الأولى و ٥٠ ألف جمل في الحرب العالمية الثانية ملايين جمل في الحرب العالمية الثانية المات المالية المالية

وذكر بعض الرحالة قصصًا عن أنهم كادوا أن يموتوا من العطش فى الصحراء؛ فذبحوا جملًا وشربوا من الماء الذى كان يخزنه فى مكان خاص فى معدته، فالجمل قادر على أن يتحمل عشرة أضعاف ما يتحمله الإنسان وأربعة أضعاف ما يتحمله الحيوان.

وقبل أن تعبر الإبل عن تاريخ وثقافة

المجتمعات التى عاشت فيها، فإن لها فوائد انتفع بها الإنسان عن طريق تناول ألبانها ولحومها والاستفادة من وبرها لتصنيع الملابس والخيام التى كانت بمثابة منازلهم، فيعد لبن الإبل غذاء، ويستخدم في صناعة العديد من المنتجات، حتى إن لبنه استخدمه العرب في علاج كثير من الأمراض كالسكر والحمى وأمراض الرئة، أما وبره فيصل حجم ما يجز منه إلى أما وبره فيصل حجم ما يجز منه إلى الصوف عادة في الشتاء، ويتميز شعره بالطول ويستخدم في صناعات الملابس والخيام والسجاد، ويستعمل جلد الإبل في صناعات اللابس صناعات الأحرية والسروح.

### حكايات الأمثال

لعب الجمل دوراً كبيرًا فى الحياة العربية القديمة فى أيام السلم والحرب، وكان جزءًا لا يتجزأ من الحياة اليومية، وجزءًا شديد الأهمية بين أقوام يعيشون فى مساحة هائلة من الصحارى الشاسعة والمتدة من الخليج العربى شرقًا إلى

المحيط الأطلسي غربًا، وهو الحيوان الذي جعل الحياة ممكنة في تلك البيئة الصعبة، ومن خلال احتكاك البشر ببعضهم في مناطقهم أو في مناطق أخرى تبعد عنهم؛ سهل الجمل وصولهم إليها، كان العنصر الفعال بينهم، فاتخذوا من طباعه وهيئته وأحواله أمثالا تعبر عن حياتهم وآلامهم وأحيانًا رؤيتهم للأمور، كما جاء في كتاب «أمثال العرب» للمفضل الضبى، واسمه الكامل أبو العباس المفضل بن محمد بن يعلى الضبى، وكان من أهل الكوفة ومن أشهر علماء اللغة، وأحد رواة الشعر وراويًا للأخبار وتوفى عام ١٧٨ هـ، وفي كتابه الذي سنأخذ منه، لا تزيد عدد الأمثال عن ١٤٩، منهم ٢٧ مثلا عن الجمال، وهو ما يؤكد لنا دور الجمل في الحياة العربية القديمة.

يروى المفضل الضبى فى كتابه: «زعموا أن ضبة بن أدين طابخة بن إلياس بن مضر بن معد، وكان له ابنان يقال لأحدهما سعد والثانى سعيد، أن إبل ضبة نفرت تحت الليل وهما معها، فخرجا يطلبانها فتفرقا فى طلبها فوجدها سعد فجاء بها،

وأما سعيد فذهب ولم يرجع، فجعل ضبة يقول بعد ذلك إذا رأى في الظلام سوادًا مقبلًا «أسعد أم سعيد»، فتحولت كلماته إلى مثل يستخدم في حالة الحيرة، ولم تتوقف الرواية عند هذا الحد، فبسبب هروب الإبل وغياب سعيد الذي لم يعرف أحد أين اختفى، فمرت الأيام وبينما كان يسير ضبة والحارث بن كعب في وقت الأشهر الحرم، وهما يتحدثان، فمرا على مكان، فقال له الحارث: أترى هذا المكان؟ فإنى لقيت فيه شابًا من هيئته كذا وكذا، فوصف له سعيد، فقتلته وأخذت بردًا كان عليه، ومن صفة البرد كذا وكذا، وسيفًا كان عليه، فسأله ضبة: فما صفة السيف؟ قال له الحارث: ها هو ذا على، فأراه إياه فعرف فيه ضبة سيف ابنه سعيد، فقال قولته المشهوره «إن الحديث لذو شجون»، ثم ضربه حتى قتله فلامه الناس على قتله في الأشهر الحرم، فقال ضبة: سبق السيف العذل».

فبسبب هروب الإبل ليلًا، أصبحت لدينا ثلاثة أمثال ما زلنا نتداولها حتى اليوم، كشفت لناعن طبيعة الحياة الاجتماعية فى تلك الفترة، وأما المثل الذي ما زال متداولا حتى اليوم «على أهلها تجنى براقش» أو «على نفسها جنت براقش» فوراءه قصه طريفة ارتبطت أيضًا بالجمل أو في واقع الأمر بلحم الجمل، فقد قيل أن براقش ابنة تقن كانت امرأة لقمان بن عاد، وكان بنو تقن من عاد يمتلكون الإبل ويأكلون لحومها، وكان لقمان زوجها يمتلك الأغنام ويأكل لحومها ولم يأكل من قبل لحوم الإبل، وفي يوم أطعمته زوجته براقش لحم إبل، فأعجب به حتى قررأن يحارب أصهاره ويقتلهم ويستولى على إبلهم، ورغم أن القصة ينقصها الكثير لكي تقترب من المنطق؛ لكن دلالتها تعبر عن قيمة الإبل في حياة لقمان ابن القبيلة

وهناك مثل آخر ارتبط بالجمل ارتباطًا وثيضًا، وما زلنا نردده حتى اليوم، وهو

الأمثال الشعبية



المذكور في كتاب الكشكول لبهاء الدين العاملي، «جاءوا على بكرة أبيهم»، وهو مثل يضرب للجماعة إذا جاءوا كلهم ولم يتخلف منهم أحدٌ، «والبكرة» هي الإبل صغيرة السن، ويعود أصل هذا المثل لرجل من العرب كان له عشرة بنين خرجوا إلى الصيد، فدخلوا إلى أرض أعداء لهم، فقتلوهم ووضعوا روؤسهم في مخلاة، وعلقوا المخلاة في رقبة «بكرة» كانت لأبي المقتولين، فجاءت البكرة في الليل، فخرج أبوهم وظن أن أولاده أرسلوا إليه صيدهم، فقال: اصطادوا نعامًا وأرسلوا البيض، فلما انكشف الأمرقال للناس: «جاء بنو فلان على بكرة أبيهم».

ويكشف المثل والقصة من خلفه عن طبيعة الحياة البدوية والصراعات بين القبائل، والنزاع على مناطق الصيد، وعلى القوانين التي كانت تحكم تلك الصراعات حتى أنها يمكن أن تنتهى بمذبحة.

ولا ينتهى دور الجمل أبدًا في الحياة البدوية، فهو ابن للصحراء وجزء من مكونات الحياة فيها، وأيضًا مشارك وبقوة في كل أحداثها وخاصة الحروب، ومن أشهرها حرب البسوس في الجاهلية، والتى تركت لنا المثل الشهير: «لا ناقة

لى في هذا ولا جمل» أو «لا ناقتي فيها ولا جملى»، وكان وما زال يقال هذا المثل عندما يريد المرء أن يُبعد عن نفسه شبهة

التورط في مشاكل الغير.

وقصة المثل تقول: إن كليب وائل؛ سيد قومه في الجاهلية كان ظالمًا ومتجبرًا، وذات يوم نزلت على جساس بن مرة امرأة تسمى البسوس، فدخلت بناقتها فى إبل كليب فقتلها، وعلم جساس فثار لقتل ناقة البسوس التي نزلت في حماه، فتربص لكليب وقتله، فاندلعت الحرب بين القبيلتين، وكان من قوم جساس رجل عاقل يسمى الحارث بن عباد، تمت دعوته ليشارك في تلك الحرب الطاحنة فرفض، وقال قولته المشهورة: «لا ناقتى فيها ولا

ورغم تطابق القصة مع المثل في كثير من الأحيان؛ فإن هناك أراءً تنفى تلك الوقائع جملة وتفصيلًا، وتقول إن قصص الأمثال بشكل عام مخترعة من الأصل، فهى قصص مسلية، وتحكى عن أقوام تفصلنا عنهم ألاف السنين، ومن الصعب التحقق من دقتها، كما أن بعض القصص ارتبطت برجال في التاريخ احترفوا قص القصص ورواية الحكايات المسلية، أمثال

### استُخدمت ثلاثة ملايين جمل فى الحرب العالمية الأولى و50 ألف جمل فى الحرب العالمية الثانية



غسان بن ذهيل السليطى، وعبيد بن شربة الجرهمى الذى يقال إن معاوية بن أبى سفيان أحضره من الرقة إلى دمشق ليقص عليه قصص الأولين، وصحار بن عياش الذى اشتهر بالبراعة فى حفظ الأنساب وأيام وحكايات العرب.

ومن هنا يمكن لنا أن نستمتع برواية الأمثال والمناسبة التي قيلت فيها، خاصة وأن المؤرخين والباحثين ذكروا أن مصادر الأدب الجاهلي ثلاثة، هي: الشعر، والنثر، والأمثال، ويقابلها عند قدماء العرب، وذكر الحكايات والأمثال ثلاثة آخرين، هم: الصحراء، والبشر، والجمل، الذي ما زلنا نتتبع أثر خطاه في التاريخ، ومن القصص الطريفة التي رويت عن الجمل وتركت لنا المثل الذي يقول: «ما أرخص الجمل لولا الهرة»، وهو مثل يضرب لمن يحسن التصرف بفطنة إذا وقع في مشكلة، وتعود القصة إلى رجل ضل بعيره فظل يبحث عنه بلا جدوى، فأقسم إن وجده ليبيعنه بدرهم واحد، واستمر في البحث عنه حتى وجده، فوقع في مشكلة البر بقسمه، وكيف يجد طريقة تخلصه من ورطته بدون أن يحنث بقسمه، فاهتدى إلى حل يجعله يبر بقسمه ويحفظ له قيمة بعيره، فأتى

بهرة وربطها مع الجمل وعرضهما للبيع معًا على أن ثمن الجمل درهم واحد وثمن الهرة ألف درهم، فأخذ الناس يقولون «ما أرخص الجمل لولا الهرة». وإذا كان للمثل رسالة عن الفطنة وسعة الحيلة، فله أيضًا بعد آخر يوضح مدى تمسك العربى بقسمه أو وعده الذي قطعه على نفسه، وهو أمر يعكس طبيعة الأخلاق والقيم التي كانت سائدة في ذلك الوقت.

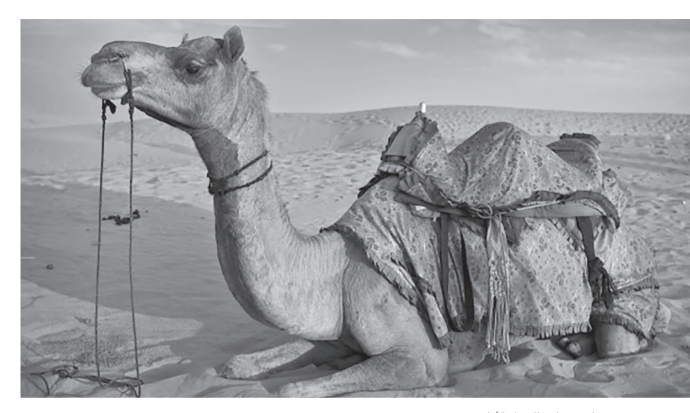
وفى مثل آخر ارتبط بطباع الجمل من أنه حقود، ولا ينسى الضغينة، ولا يسامح أبدًا في حقه، وهو ما يعنى أنه يمتلك ذاكرة قوية، فأصبح الناس يقولون على الشخص الحقود: «أحقد من جمل»، والمقصود به أن حقد الجمل يمثل قمة المشاعر السلبية من الحقد، وتروى العديد من القصص التي يستدل منها على سبب المثل، ومن أشهرها ما يقال عن رجل غضب على جمله يومًا فضربه ضربًا مبرحًا، وبعدها فكرأنه لن ينجو من انتقام الجمل، فخاف من فعلته، وهو أمريدل على العلاقة بين الناس والجمال، فقرر الرجل أن يتخلص من الجمل ببيعه خشية أن يغافله الجمل وينتقم منه، فباعه إلى إحدى القبائل البعيدة، ومرت سنوات انتقل فيها الجمل من صاحب إلى آخر، وفي أحد الأيام سافر الرجل، وأثناء سفره مربقبيلة بينه وبينهم صلة مودة،

للبيت سقفًا وهو يمشى بكل فاستضافوه وخصصوا له خيمة ينام فيها، وأثناء النهار شاهد الرجل جمله القديم ونظر إليه الجمل فعرف كل منهما الآخر، وتوجس الرجل خيضة مما رأه فى عين الجمل، فعاد إلى خيمته، وأثناء الليل جمع كل متاعه وجعله تحت الغطاء ليبدو كهيئته وهو نائم، وخرج من الخيمة ورحل على الفور، وفي الليل اقتحم الجمل الخيمه وبرك على ما ظنه جسد صاحبه القديم، فطحن الكوم حتى لم يترك منه شيئًا،

ونجا الرجل بحياته، وتستمر القصة لتروى لنا بقية الأحداث، فتمر فترة أخرى ويمر الرجل بأحد الأسواق، فإذا به تلتقى عيناه بعين جمله القديم وهو معروضًا للبيع، فإذا بالجمل يسقط ميتًا حزنًا وكمدًا.

والقصة مع ما فيها من مبالغة شديدة؛ لكنها تعكس جانبًا من المشاعر المتضاربة لمدى هذا الحيوان الفريد الذي يمتلك كل هذه الطاقة السلبية من الحقد، وهو أمر نراه أيضًا في قصص تروى عن أشخاص يمتلكون مثل مشاعره، ولذلك نجد المثل سائرًا ومعبرًا عن تلك الحالات، وفي الوقت نفسه نجد مثلًا آخر يُضرب «أحن من ناب»، ويقصد بالناب هنا اللناقة المسنة التي تبدو عليها علامات الحنين اليي ولدها حتى أنها صارت مضربًا للأمثال في التعبير عن الحنان.

العلاقة بين الإنسان والحيوان علاقة وثيقة وقائمة على فكرة الانتفاع، والمنتفع هنا هو الإنسان، ومن طباع الحيوان يتعلم الإنسان الكثير؛ لكى ترداد نسبة الانتفاع منه، وغالبًا ما يخضع الحيوان لإرادة الإنسان إذا كان يحسن معاملته، فلا يضطر للفرار منه أو التمرد عليه. وللجمل مكانة عظيمة ومتفردة بين الحيوانات مما دفع كثير من العلماء للحديث عنه، فيقول القزويني: «الجمل حيوان عظيم الجسم شديد الانقياد، ينهض بالحمل الثقيل ويبرك به، وتأخذ زمامه فأرة تقوده إلى حيث شاءت، ويتخذ على ظهره بيت يقعد الإنسان فيه مع مأكوله ومشروبه وملبوسه والملحفة والوسادة والنمرقة كما في بيته، ويتخذ



وربما صبر على الماء عشرة أيام». ويقول محمد بن منصور الأبشيهي، وهو أديب مصري، صاحب كتاب «المستطرف في كل فن مستطرف»، توفى عام ١٤٤٨ م: «ما خلق الله شيئًا من الدواب خيرًا من الإبل، إن حملت أثقلت، وإن سارت بعدت، وإن حلبت أروت، وإن نحرت أشبعت، والإبل عز لأهلها وهي مراكب البر، ولذلك قرنها الله تعالى بالسفن، فقال تعالى «وَعَلَى الْفُلْكِ تُحْمَلُونَ» وفي الحديث «لا تسبوا الإبل فإنها من نفس الله تعالى»، أي مما يوسع به على الناس، وقال أصحاب الكلام في طبائع الحيوان: «ليس لشيء من الفحول مثل ما للجمل عند هيجانه، فإنه يسوء خلقه فيظهر زبده ويقل رغاؤه، فلوحمل عليه

ثلاثة أضعاف عادته حمل، ويقل أكله».



### قادر على أن يتحمل عشرة أضعاف ما يتحمله الإنسان وأربعة أضعاف ما يتحمله الحيوان

ويذكر الرحالة بوركهارت حادثة تكشف عن طبيعة الجمل وانجذابه الفطرى نحو الماء، فيقول: «إن بعض الرجال قد ضلوا الوصول إلى بئر للماء بعد معاناة خمسة أيام، وتوسد الرجال الثرى تحت صخرة، وبعثوا خادمين يركبان جملين كانا أشد ما بقى من جمال ليبحثا عن الماء، وقبل أن يبلغ الرجلان الجبل، سقط أحدهما عن ظهر مطيته فاقدًا النطق، فأومأ لصاحبه أن يمضى ويدعه يلقى مصيره، ومضى الثاني في طريقه، ولكن الظمأ كان قد أعشى بصره فضل طريقه، وظل يضرب الأرض على غير هدى، ثم نزل عن بعيره تحت ظل شجرة، ولكن البعير شم الماء، كما يقول العرب، فقطع مقوده على ما به من ضعف، ثم انطلق يعدو كالمجنون صوب العين، ولم تكن تبعد إلا مسيرة نصف ساعة، وفهم الرجل مسلك البعير، فحاول أن يقتفي أثره ولكنه لم يخطُ سوى بضع

خطوات حتى تهاوى من الإعياء، ولكن العناية الإلهية قيضت له بدويًا، رش على وجهه الماء وسقاه وذهبا للعين القريبة، فوجدا الجمل وملآ أوعيهم وعادا إلى أصحابهم بعد أن كشف الجمل بحاسته موقع العين».

وتعبر كثير من الأمثال القديمة عن طبيعة الجمل وما ارتبط به من تأثير على المجتمع الذي يعيش فيه، ففي مجال المعاملات بين الناس، يُذكر مثل «بئس العوض من جمل قيده»، والقصة أنه كان هناك راعى للجمال يرعى إبل سيده فهلك منه جمل، فاحتفظ بالقيد وأعاده إلى سيده الذي لما عرف القصة قال المثل على سبيل التهكم والسخرية.

وفى تدليل على فائدة الجمل فى تحمل المشاق قيل «الجمل في شيء والجمال فى شيء»، وهو يعنى أن الجمل يحمل أثقاله وأمتعة صاحبه، وهو ما يشغله، أما



صاحب الجمل فهو يفكر فى أمور أخرى، من مثل أنه ماذا سيفعل بعد أن يصل بجمله وحمولته، وما يمكن أن يتعرض له فى طريقه، وفى مجال تفضيل الجمل على باقى الدواب قيل «الجمل خير من الفرس»، وهو أمر يقصد به أن للجمل قدرة على حمل ثلاثة أضعاف ما يمكن الموس أن يحمله، إلى جانب صبره على الموس أن يحمله، إلى جانب صبره على عليه الفرس، وفى مثل آخر يوضح شكل الجمل «ما استتر من قاد الجمل»، وهو يعنى أن راكب الجمل لا يمكن أن يستتر يعنى أن راكب الجمل لا يمكن أن يستتر بعيدة، ويقال المثل فى مجال من يرغب بعيدة، ويقال المثل فى مجال من يرغب فى عدم الحقيقة ويتجاهلها رغم شدة وضوحها.

وعن الناس التى لا ترغب فى رؤية عيوبها أو لا تعترف بالخطأ وتصر على الجدل العقيم، وتفضل الحديث عن عيوب

الأخرين، يقال «الجمل ما يشوف حدبته يشوف حدبة خوه».

وهناك مثل عن الجمل قاله عمروبن العاص في حواره مع معاوية بن سفيان بعد مقتل عثمان بن عفان، وما ترتب على الواقعة من مشكلات سياسية ضخمة وحروب طاحنة: إذ قال بن العاص لمعاوية إليهم قميص عثمان رضى الله عنه الذي قتل وهو يرتديه،، ثم أردف: «حرك لها حوارها تحن»، ففعل معاوية فأقبل الناس يبكون عندها، والحوار هو ولد الناقة وقت أن تضعه.

وذكر ابن عبد ربه صاحب كتاب «العقد الفريد» مجموعة من الأمثال التي تتعلق بطبيعة الجمل وتلقى اسقاطًا على الإنسان في حال تغير أحواله، فيقول: «كان جملًا فاستنوق»، ويقال للشخص الذي كان يتصف بالشجاعة والإقدام،

ولقى محبة من الناس واحترامًا بالغًا، ثم يتحول إلى شخص ضعيف سيىء الخلق. وهناك مثل آخر يقول: «عشب ولا بعير» ويعنى أن هناك بعض الناس يمتلكون المال وهم لا يستحقونه. وأما المثل الذى ما زال يتردد حتى اليوم كلماته نفسها تقريبًا، وخاصة الجزء الثانى منه، «أرسل ناقتى وأتوكل؟ بل اعقلها وتوكل»، وهو يقال للشخص المقدم على أمر بدون تخطيط ليدذ أو عندما يكون الشخص مترددًا في اتخاذ قرار ما.

ومن الطريف أن هناك أمثالًا ارتبطت بالجمل تؤدى المعنى نفسه وبالكلمات نفسها تقريبًا، ولكنها تختلف من بلد لآخر حسب اللهجة، فهناك مثل مصرى شهيريقول: «لوبص الجمل لصنمه لقطمه»، وفي بلاد الشام يقال: «لوكان الجمل بيشوف حرديته كان بيقع بيفك رقبته»، وفي العراق: «لوبص الجمل لصنمه لقطمه»، وفي الجزائر والمغرب يقال: «الجمل ما يشوفش حدبته يشوف حدبة أخوه»، ورغم اختلاف بعض الكلمات؛ لكن المقصود بالمعنى واحد، وهو أن الشخص لا يرى عيوبه وإنما يرى عيوب الآخرين، ومن الواضح أن تشابه الأمثال فى العالم العربي كله يرجع إلى الهجرة والترحال، فهناك مثل آخر يقول: «اللي تجمعه النملة بسنة يشيله البعير بخفه»، وهو قول مصرى نجده في الجزائر «اللي تلمه النملة في عام ياكله الجمل في لقمة»، وفي سوريا يقال: «اللي يتحوشه النملة بيجى الجمل يبغيه».

وتناولت بعض الأمثال التي تهدف إلى السخرية والتهكم من الآخرين، شكل الجمل وخاصة أجزاء معينة من جسمه ك «شفة» الجمل التي لها تكوين غير مألوف بالنسبة لباقي الحيوانات، فالله سبحانه وتعالى خلق شفة الجمل بهذا الشكل لكي تتلائم مع النباتات الصحراوية والتي هي غالبًا شوكية، وحتى يستطيع تناولها دون أن تسبب له إيذاء، فيقال «الجمل عرج من شفته»، وعندما تزداد السخرية من شخص ما يقال له: «قالوا للجمل زمرقال: لا شفايف ملمومة ولا صوابع مفسرة»، وعندما يراد مواجهة الشخص بأنه كاذب أو مدعى فيقال له: «قالوا للجمل شو صنعتك؟ قال كباب حرير قالوا مبين على إيديك هالطيعين»، وهنا تكمن السخرية من كف الجمل نفسه أو خفه، فلا هو كامل الاستدارة أي بدون أصابع، ولا هو مكتمل الأصابع كالبشر، ولكنه بين ذاك وذاك، فله إصبعان ينتهى كل منهما بظفر مقوس.

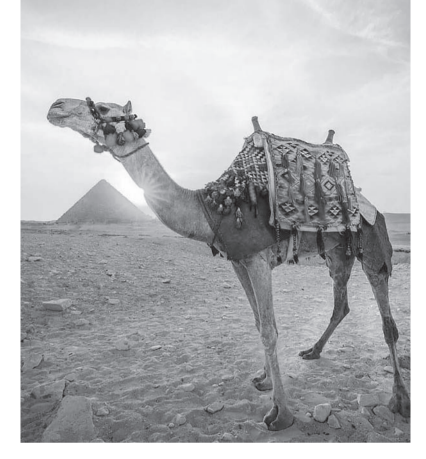
ولم تنجُ رقبة الجمل من السخرية أيضًا، فيقول المثل: «الجمل طلع مد راسه من الطاقة وقالوا له: لا تقع فقال الثقيل لى ورا».

### الجمل والحج

ارتبط الجمل بأداء شعيرة الحج، فقد كانت قوافل الجمال تحمل الحجاج وأمتعتهم من الأنحاء كافة متوجهة صوب مكة والمدينة والقدس الشريف، ولا شك أن التكوين الجسماني للجمل جعل منه الوسيلة الوحيدة في رحلة الحج، وهذا التكوين الجسماني يتمثل في القدم المنبسطة التي تحمى الحيوان من الانغراس في رمال الصحراء، كما أنها تكتنز بالشحم؛ لكى تحميه من الآلام الناتجة عن الحصى في الطريق، كما يتمتع الجمل بسيقان طويلة كي ترفع الجمل والراكب لمسافة عن سطح الأرض عند هبوب الرياح المثيرة للغبار، كما يكسو هذا الحيوان وبرناعم يعد مادة عازلة للحرارة فتقيه من البرد الشديد، كما أن كثافة هذا الوبر تقلل من البخر خلال الصيف.

وقد أنشأ محمد على في بداية القرن التاسع عشر محطات على الطريق إلى الحجاز، تسير فيها القوفل بنظام خلف بعضها في توقيتات مناسبة، بحيث تكون هناك فترة زمنية بين قافلة وأخرى، وهذه الحالة هي التي جاءت بمثل «جمل موضع جمل»، وكان يطلق في مصر على قافلة الحج «المحمل». وذكر الرحالة بوركهارت في كتابة «العادات والتقاليد المصرية» صورة واضحة عن هذه القوافل والتي صاحب بعضها، وهـده الصور شائعة في أنحاء العالم العربي كله، وقد أعطى بوركهارت صورة لرحلة الحج التي صاحبها من سواكن في السودان، فيقول: «العربي إذا روى لك مسيرة يومه قال: قمنا في الفجر وقبلنا على الماء وشدينا والظل بطول الشخص وبعد النزول «الغروب» حطينا







وبتنا في المطرح الفلاني، ومن عادة قوافل سواكن أن تسافر في رتل واحد طويل كما تفعل قوافل الحجاز، أما قوافل مصر ففي جبهة عريضة على أن الطريق الأول أمثل، وذلك؛ لأنه إذا اختل حِمل جمل من جمالها أمكن تنحيته عن الصف وإصلاح الحمل قبل أن تلحق الإبل المتخلفة بالركب، أما في الطريقة الثانية فلا بد من وقوف القافلة كلها إذا وقع لجمل منها حادث، والقوافل السائرة من بغداد إلى حلب أو دمشق، قد تبلغ الواحدة منها أحيانًا ألفي جمل، والجمال سائرة جنبًا إلى جنب على مساحة تزيد عن الميل، وكان أصحابنا التجار السواكنة يأمرون عبيدهم بسوق الجمال من مقاودها، فإذا زل الجمل أو تعثر أهووا بالسوط على قائده».

وفى صورة عن القوافل من المغرب العربى، قال: «فقد كان للقوافل أشر كبير فى حياة المجتمع الليبى، والقوافل لها نظام فى السير، ومحطات للوقوف والإناخة، وخبراء يخبرون الطريق، وأدلاء وآداب متبعة ومرعية وأغانى، وللقافلة حراس

فى المؤخرة وعلى الجوانب، وقد تستغرق الرحلة شهورًا متواصلة وهى تحمل البضائع والحجاح والرسائل، وأهم صفات رجال القافلة الشجاعة والصبر ومعرفة الطريق والأمانة والثقة والعفة والشهامة، ويتطلب سير القافلة حذرًا وتألف بين أفرادها».

وارتباط القافلة برحلة الحج يعنى أن هناك مئاتًا وأحيانًا آلافًا من البشر يتحركون معًا لمسافة الألاف من الكيلو مترات، قد يكونوا مختلفين في كل شيء، ولكنهم متفقين على أمر واحد هو الوصول إلى غايتهم المقدسة، وقد تركت لنا هذه الرحلة مجموعة من الأمثال التي رصدت ظروف هذه الرحلات، فيقول المثل: «جمل موضع جمل يبرك»، ويشير إلى أن الرحلة الحجازية تسير في قوافل متواصلة، وفي توقيتات معينة، بحيث متواصلة، وفي سهولة ويسر، وفي يتم الإحلال في سهولة ويسر، وفي أماكن مخصصة لهذا الغرض، ويلاحظ أن هذا المثل ينتشر في البلاد العربية، أي أن هذا المثرية، أي

42 الثقافـة



وضعت أمتعتها فوق ظهور الجمال، وهويهدف أيضًا إلى أن الأمر انقضى، وفى أثناء السيرمع كل هذا العدد قد تحدث مشكلات، وقد يسقط الجمل من الإعياء أو يموت، فيُقال: «يا ما ضاع على الحاج من جمل»، وفي مثل آخر يوضح عدم الرعاية الكافية بالجمل، فيقول: «الجمل شايل الماء وهو عطشان»، وفي مثل آخر يوضح الفروق الطبقية بين المسافرين «العريان في القافلة مرتاح» بمعنى أنه لا يمتلك شيئًا نفيسًا أو غاليًا يخاف عليه أويخاف أن يتعرض للسرقة والنهب، فيسافر بدون أن يشغل نفسه بهموم، ويأتى المثل الأشهر «القافلة مشيت والكلب ينبح»، والندى يشير إلى أن القافلة عندما تعترضها بعض المعوقات؛ فإنها تواصل سيرها، ولا تهتم بما يقابلها من الحيوانات التي يمكن أن تعترض طريقها، وما زلنا نستخدم هذا المثل ليدلل على عدم الاهتمام بأقاويل أو شائعات أو عراقيل قد تعترض طريق حياة الشخص».

ويأتى المثل الذى يقول: «ما يشد حج وفى البل جمل» ليشير إلى أن الجمال التى تسير فى التسير فى القوافل لها خصائص معينة، فلا بد أن تتسم بالقوة بحيث تتحمل الأثقال وتكاليف الرحلة من بدايتها، وأثناء سير القافلة يعترضها أحيانا بحار لا بد من تجاوزها، وهو أمر يجعل من الضرورة ركوب القافلة السفن، فيقال: «غصب عن البل يركب جاريات السفن».

أما المثل الدى يتعلق بالحجاج أنفسهم فهو «الجمل أكروى والمحجان من الشجرة»، ويقال من لحظة الاستعداد للسفر، ويعبر المثل عن الضيق من الرحلة بسبب تكلفة استئجار الجمل، والتى تكون باهظة ومعه العصا المعقوقة.

### الجمل في الريف المصري

لعب الجمل دورًا كبيرًا في الحياة الريفية، فحتى أربعينيات القرن الماضى كان العنصر الرئيسى في عمليات النقل، حتى إن هناك مثلين من العصر الفرعوني يحملان الكثير من الدلالات

تم ذكرهما في كتاب «الحكم والأمثال في الأدب الفرعوني» للدكتور سيد كريم؛ أولهما يقول: «إن من يؤوى الجمل في داره بجب أن يكون باب داره عاليًا وسقف داره مرتفعًا»، ويعنى أن من يتصدر لأمر يجب أن يكون قادرًا عليه، ويستخدم المثل هنا صورة واضحة معتمدة على التكوين الجسماني الضخم للجمل، والمثل الثاني يقول: «سارق الجمل يبدأ بسرقة بيضة»، ويعنى أن الشخص الذي بلا ضمير أو وازع ويعنى أن الشخص الذي بلا ضمير أو وازع أخلاقي تتأصل فيه الطباع السيئة.

وفى العصر الحديث نجد إشارة من الجبرتى تدل على دور الجمل فى إنجاز العمل فى عصر محمد على، فيقول: «إن محمد على عندما تولى حكم مصر رغب فى بناء قصر فى بركة الرطلى، وشرع فى تعميره حتى أنه رتي لحرق الجير، فكانت هناك اثنى عشر قميئا تشتعل على الدوام، والجمال التى تنقل الحجر من الجبل ثلاثة قطارات، كل قطار به ٧٠ جملا، وقس على ذلك بقية اللوازم».

وفى الريف ارتبطت كثير من الأمثال

بالجمل، فهناك مثل يقول: «وصل الفطار للجميزة»، واسترعى ذلك المثل اهتمام الرحالة بوركهارت فعلق عليه قائلا: «قطار هو خط من الجمال يسير الواحد وراء الآخركلا منها مربوط من الرسن في ذيل الذي يتقدمه مباشرة، ويوجد شجر الجميز الضخم في المناطق المكشوفة في مصرعلى جانب السبيل العام، وتحت ظلالها يستريح الرحالة والجمال».

ولقد رصدت الأمثال الشعبية قدرًا كبيرًا من العلاقة بين الفلاح والجمل الذي كان بمثابة ثروة ورأس مال الفلاح، فهو بجانب استخدامه له كان يؤجره للآخرين بمقابل مادى أو عيني، ووضح هذا المثل الذي يقول: «اللي يبيع الجمل ما يدورش على إيرده» بمعنى أنه من يتخلى عن مصدر رزقه لن يكون له إيراد أو مصدر للرزق، ومن خلال وجود الجمل في حياة الفلاح اتخذ منه وسيلة للنصح عن طريق ترديد المثل الذي يقول: «المستعجل ما يشوفش الجمل»، وهي كلمات تحض على التأني والتعامل مع الأموربهدوء، معتمدًا على مشاهداته وفهمه لطبيعة الحيوان التي تتسم بالبطء والهدوء، وفي مثل آخر قدمه الفلاح المصرى وصار يردد في حالات تحث الناس على الترفق بالضعيف ومراعاة حاله، فيقول: «إذا انكسر الجمل حمل حمل حمار»، وهو أمر يدل أيضًا على الرحمة وعدم تحميله فوق ما يطيق.

ومن الأمثال الطريفة التي يمكن فهمها بعدة طرق ولها أكثر من معنى «دهان على وبرما ينفع الجمل الجربان»، فالمعنى المباشر للمثل يقدم نصيحة لمن يمتلك جملًا بأنه لا بدمن قص الوبر أولا قبل البدء في علاجه من مرض الجرب، ولكن يمكن استخدام المثل في كثير من الحالات التى تتعلق بالتظاهر أو بمن يبالغ في تصرف ما بدون أن يتحقق من الأمر.

أما المثل الذي يقول: «هانحط الجمل قدام الجمال» فيقصد به السخرية من أمر ما، ويتم التدليل به على انقلاب الأوضاع؛

لأنه من المعروف أن الجمل من الحيوانات التي تسحب ولا بدأن يكون الجمال هو من يقوم بعملية القيادة، واشتق من هذا المشل، المشل الشهير «آدى الجمل وآدى الجمال»، وهو غالبًا ما يستخدم للتدليل على ظهور الحقيقة واستعداد الشخص للمواجهة لكشف غموض موقف ما.

### أمثال الجمل في سيناء

بلاشكأن العلاقة بين الجمل علاقة وطيدة، فالجمل في حياة البدوي يتدخل فى كثير من المعاملات اليومية، كما أن قسوة الحياة في الصحراء تفرض على البدوى الارتباط الشديد بهذا الحيوان، وأفرزت تلك العلاقة العديد من الأمثال مثل «ربيع مصر رايح في طريقها»، ويعني أن قافلة الجمال سارت من سيناء إلى القاهرة أو الريف، وهناك أخذت كفايتها من الطعام ودبت في أوصالها الحيوية وسرعة الحركة، فظهرت عليها أثار النعمة، وعند عودتها ضاع ذلك في الطريق نظرًا لطول المسافة بين الريف والقاهرة وسيناء، وعادت لتقاسى متاعب الحياة الصحراوية.

وعندما يقع خلاف بين قبيلتين، يركب أفراد القبيلة الجمال ويذهبون إلى عدوهم حتى يصلوا إلى مكان قريب، ثم يتركوا الإبل على الأرض ويتركوا من يحرسها، ويدخل الجمل ضمن تسوية المنازعات، ففي حالة وقوع خصومة يتم الاحتكام إلى تقليد «رمى الوجه»، وهو ما يعنى الاستنجاد برجل ذى مكانة من أجل حل مشكلة ما، فإذا استمرت الخصومة بعد هذا التقليد صاح صاحب المشكلة «فلان قطع وجهى»، ويكون الجزاء أخذ بعض الإبل من المعتدى، وقد تصل إلى أربعين جملا وهي ثروة ضخمة.

والبدو يتطيرون من رغاء الإبل، ويعتقدون أن ذلك علامة على وجود أرواح شريرة، ولذلك يعلقون الخرز الرزق فى أعناق الإبل، والشريعة المتعلقة بالإبل شديدة الصرامة، فيمكن أن تترك الإبل في المراعى وحدها ولا يجسر أحد على الاقتراب منها، وفي ظروف أخرى يمكن للبدوي أن يستعمل إبل غيره مثل حالات إذا تعرض للدغة ثعبان أو عقرب، أو كان عطشانًا أو هاربًا من أمر ما، فمن حقه أن يركب أي ناقة دون أن يغضب صاحبها.

الأمثال الشعبية

### تناولت بعض الأمثال التى تهدف إلى السخرية والتهكم من الآخرين شكل الجمل وخاصة أجزاء معينة منه

ومن أشهر الأمثال السيناوية: «حن حوير بكانى حنين أمه»، والحوير هو ابن الناقة، ويشير المثل إلى لهفة الناقة على وليدها حتى إن حنينها يثير البكاء والشجن، وهو ما يمكن استخدامه في حال غياب الابن عن أمه. و«أجا الزمن اللى الجمال اتنجاد من ديولها»، ويرمز المثل إلى الجمال التي تعد رمز للعزة وعلو الشأن، وقد انقلب بها الحال بعد أن كانت تقاد من رؤوسها المرفوعة بعزة أصبحت تقاد من ذيولها، ويستخدم بكل تأكيد كدلالة على تغير أوضاع البعض، والإهانة التى تلحق بكبار القوم وتسلط الصغار عليهم.

### الجمل واللغة

هناك مصطلحات وكلمات كثيرة دخلت الى اللغة عن طريق الجمال، ومنها كلمات نستخدمها الآن بدون أن نعرف أصلها الذي يعود الفضل فيه إلى الجمل، فكلمة «عضال» التي نستخدمها قائلين «داء عضال» وأصلها من عضلت الناقة إذا نشب ولدها فلم يسهل خروجه، أي تعسر في الولادة، أما كلمتا «عزيز المنال» فتعودا إلى «ناقة عزوز

قليلة اللبن»، ونستخدم كلمة «حميمة» بمعنى القرب الشديد أو العلاقة القوية وأصلها «حمائم الإبل»، وكلمة «والة»

الحب والتعلق بشخص فهى

يرجع تشابه الأمثال عن الجمل فى العالم العربى كله إلى الهجرة والترحال

جاءت من شدة تعلق الناقة بولدها، ونستخدم كلمة «منسلة» لكي نعني بها أن الملابس نسلت أو السجادة أو غير ذلك من الأمور التي تتعلق بالنسيج وتأتى الكلمة من «النسال»، وهو ما يتساقط من وبر الإبل، وإذا كان فحل الإبل قليل اللحم فيقال «مقدد»، ونحن نطلق الكلمة نفسها على كل ما هو جاف، والناقة إذا توجهت إلى الماء يقال لها «قارب»، وأطلقت الكلمة نفسها على القارب الذي ينقل الناس من شاطئ إلى آخر، أما اسم «هنيدي» المنتشر بين الناس فهو يطلق على الإبل عندما يبلغ عددها المائة فيقال لتلك القافلة «هنیده»، أما كلمة «كحكح» فنستخدمها ونطلقها على العجوز أو على كل شخص لا يبدو بصحة جيدة، وأصلها تعود للجمل إذا كبر في السن.

وكما أن هناك كلمات ما زالت شائعة ويعود أصلها إلى الجمال، فإن هناك كلمات أصبحت تاريخية

ويعود اصلها إلى الجمال، فإن هناك كلمات أصبحت تاريخية وغير متداولة مثل «العيطموس» وتعنى الناقة حسنة

الخلق،

و«عيطل» إذا ما كانت طويلة وجميلة، وكان يقال ناقة «قيدود» إذا ما كانت طويلة، وقال ناقة «قيدود» إذا كانت الناقة قليلة اللبن فيقال لها «بكيئة»، وإذا كانت كثيرة اللحم فهى «عنتريس» وإذا كان الجمل سريعًا فى جريه يقال له «الادرنفاف».

أما فن «المواليا»، أو فن الموال بالتعبير الشعبى، فإن أول ما يقال في هذا الشأن هو الجمل الذي يعد مصدرًا لهذا الفن، ذلك أن المواليا هي الغناء على ظهور الإبل، فالحداء هو الغناء للإبل أثناء سيرها أو شربها، وهو أمريساعد الإبل على تحمل مشاق الطريق وهناك قصة طريفة ومشهورة عن تأثير الحداء على الإبل، تقول: «إن أميرًا مربشيخ عرب فرأه قد قيد عبدًا بالحديد، فقال الأمير: ما الذي جناه هذا العبد حتى استحق هذا الجزاء؟ فقال الشيخ، اتبعنى، ثم أخذه إلى مراح الإبل، فرأى الإبل منهكة لا تستطيع حراكًا فقال للعبد: غن لها، فغنى العبد فنهضت الإبل وكأن لم يكن بها شيئًا، فقال الشيخ: هذا العبد أتى بها بالإبل من مكان بعيد وهي تحمل أثقالا وأخذ يغنى لهاحتى ضاعفت سيرها ووصلت إلى هذه الحال من التعب».

ويقول بوركهارت: «إن العرب على اختلاف أمصارهم سواء منهم عرب العراق أو الشام أو مصر أو شبه الجزيرة يغنون ألحانًا ذات طابع مشترك بين هذه الأقوام جميعًا، على أن هناك ضربًا من الغناء تشترك فيه هذه الشعوب جميعًا ألا

وهو «الحداء»، غناء يساق به الإبل في مسيرها ليلًا على الأخص».

وما زال التراث الشعبى مليئا بالحكايات، وما زالت الدراسات الشعبية تكشف لنا كل يوم عن كلمات ترددت وقف وراءها حيوان أو موقف ما أوقطرة مطرأو قطعة من الطين، فكل مانلمسه في هـذا الـكـون أو نشاهدة يتحول لكلمات مأثورة تــشــرح وتــوضــح مواقف كبيرة ومعقدة وكشيرًا ما تضع الحلول أيضًا.



### عبيد عباس

نباعر

### الأبله

دوستويفسكى واحد من قلة قليلة من الكُتَّاب الذين كانوا قد هيمنوا بأفكارهم على تفكيرى واستولوا على مشاعرى، وساهموا فى تشكيل وعيى، حتى إننى أذكر عندما قرأت رواية «الإخوة كرامازوف» شعرت بتشابه بينى -فى فترة عمرية معينة - وبين «إيفان»، فى صراعه بين فكرة الله، ووجوده من عدمه، والشيطان، فرغم تأكيده الدائم على إنكاره، العقلي، وجود الله، إلا أنه قد اكتشف فى النهاية، رغمًا عنه، أن الله يفرض وجوده فى قلبه.

يكاد يكون هنا إجماع على أن دوستويفسكى أحد -إن لم يكن هو الأعظم- أعظم من كتبوا الرواية على الإطلاق، ووصل من الموهبة، الخارقة، إلى أن فرويد قال عنه ما معناه إنه لم يتوصل إلى شيء في مجال تخصصه في التحليل النفسي، إلا ووجده في روايات دوستويفسكي، كما قال عنه نيتشه: إنه عالم النفس الوحيد الذي تعلمت منه كل شرء.

رواية «الأبله»، وهي من الروايات الطويلة جدًا مع «الإخوة كرامازوف» و«الجريمة والعقاب»، كانت ثالث رواية أقرؤها بعد الروايتين سالفتي الذكر، تحكى عن «الأمير ميشكين»، وهو شخصية مثالية خيرة وجميلة بشكل مطلق، صورة موازية الشخصية المسيح، أو صورة مُعدّلة لشخصية «دون كيشوت» لشيربانتس، وصراعه مع مجتمع قانونه الكذب والادعاء، وغربته بين البشر الذين لا يُصدّقون أن يكون هناك جمال كهذا الجمال إلا لو كان صاحبه «أبله»، لينتهي هذا الصراع بأن يتحوّل هذا الكائن الجميل المتهم بالبلاهة، في نوبة من نوبات الصرع الذي كان مصابًا به لأبله حقيقي، بعدما يفقد نوبات النطق الكامل بسبب شعوره بالغربة في مجتمع مناقض له النطق الكامل بسبب شعوره بالغربة في مجتمع مناقض له تمامًا.

حقيقة، وإن كانت الرواية فاتنة، كنت قد شعرت، على عكس شخصيات روايتيه السابقتين الحيّة، والتى يشعر القارئ أنها موجودة فى الواقع فعليًا، بكل تفاصيلها، فى الحياة، أن هذه الشخصية المثالية لا يمكن أن تكون موجودة. إن دوستويفسكى نفسه فى روايته «الإخوة كرامازوف»، فى فصل «المفتش الكبير»، وهى قصيدة طويلة حكاها إيفان لأخيه

«إليوشيا» عن مفتش، من مفتشى محاكم تفتيش القرون الوسطى، يفاجأ بعودة المسيح، والتفاف الناس حوله، فيأمر بالقبض عليه وحبسه، وفي الحبس يقول له: «غدًا سأحكم عليك بالإعدام، لأن وجودك بهذا الشكل المثالى يفسد

أقول إن دوستويفسكى نفسه على لسان إيفان، والمذى فى الغالب هو شخصية دوستويفسكى ذاته، قد اعترض على شخصية المسيح بشكلها المثالى المعروف، فلا يُعقل أن نعطى خدنا الأيسر لن يصفعنا على خدنا الأيمن، أو ألا نمنع ثيابنا من أخذ أرديتنا.

لكن المفاجأة أنى، بعد سنوات، وكنت قد انتقلت من عملى القديم لعمل جديد، قد فوجئت بشخصية الأمير «ميشكين» كما رسمها دوستويفسكي بشكل يكاد يصل لحد التطابق.

عندما قابلته أول مرة، في صباح أول يوم في عملي الجديد، كان قد انتفض من مكانه هاشًا باشًا، وبعد أن صافحني، اتجه إلى مكان فيه «غلاية» وبعض الأكواب، ليعدّ لي كوب شاي، لاحظت أنه يفعل ذلك مع الجميع، وبشكل متكرر يوميًا، بالرغم من كونه أكبرنا سنًّا، ليس هذا فحسب، بل كان إن لمُح أحدنا بأنه يريد شراء شيء من خارج مكان العمل، يبادر بالتطوّع للذهاب لشراء ذلك الشيء، وطبعًا كنًا نخجل منه، أو كان إذا أعلن أحدنا أن «راتبه انتهى»، ينتفض ليُخرج من جيبه بعض الأوراق المالية ويعرضها على المتكلم صادقًا مُلحًا. كان بسيطًا، يرتدي ملابس أقل من عادية، ويذهب للعمل مشيًا مما يدل على أنه فقير، لكن المفاجأة كانت عكس ذلك تمامًا، لقد اكتشفت أنه ثرى، بل فاحش الثراء، يملك عددًا من العمائر والأراضى، وقطعًا كان يملك «رصيدًا» كبيرًا في البنك، ليس هذا فحسب بل وله ابن ضابط وابن قاض، كان ينتفض عندما يشعر أن أحدهم يعامله كغنى، فيعلن أن الغنى الحقيقي في الرضا وراحة الضمير ومحبة الناس، لم أره إلا مبتسمًا منزويًا، في نظرته خجل وإكبار، لا يرفض لأحد طلبًا، ولا يرد على إساءة مهما كانت.. كان يشعر –رغم كل هذا- بضعفه، وكنا لا نشعر بجماله، ولا ندرى أنه ربما يكون بصورة الأبله التي رسمناها له في رؤوسنا، هو الأخر صورة من صور المسيح الذي حبسناه، كما فعل «المفتش الكبير»، في سجن سخريتنا، ولا مبالاتنا.

46

### أربع قصائد سقطت من ديوان سابق

🔲 محمود خیرالله

### 1 العصفورُ الذي يُشبح وجهك

ذلك العصفور الذي يأشيه وجهك الذي أحب دائمًا أن أتملاه أن أضعَه بين كفيّ كأنه جنيني، الذي أحب أن أزيحَ الشعيرات الخاملة عن أطرافه بدموعي أنظُرُ إليه، هذا العصفور

يريد دومًا أن يُغادر ينظر باستمرار خارج القفص يتململُ مُنتفضًا . كل مرة. ولا يستطيع . حتى . أن يغفو في ذلك العش الذي تصنعه يداي.

### 2 بلاغة

أجملُ من كل الأوسمة التي على الصدور، أروعُ من كل النجوم التي تؤنس ليلَ الغرباء، أجمل من كل الكلمات، أدلة المكسة الحمراء التى ترسمها شفاهك على صدري، بقايا العضّات التي تنحتها أسنانك في جلدي، خواتم المحية المطبوعة كأقواس النصر، تقولُ كلّ شيء عن حبنا بمنتهى البلاغة، ومن دون الحاجة .حتى.

إلى كلمات.

### (3) فصوص

من حقى أن أسمى أعضاءك بأسماء جديدة: النهد تفاحة خضراء البطن غابة،

الكتف واحة والشفاه فصوص برتقال ينسال منها العسل كلما عصرتُها.

ليتنى فعلتُ مثل هذه النجوم

وبقيتُ عالقًا بين المجرات

من أجل أن أنظرَ إليك.

ملادين السنوات

### 4 أمنيات

لبتنى كنتُ الشمسَ البرتقالية التى تشهقين لأجلها كلما غُطستُ - كالفراشة ـ في ماءِ البحر.

> ليتنى كنتُ القمر الذي بلحسك وأنت تشريين ماءه كلُّ مساء في الشرفة.





### الجالسة الفرفات الفرفات

### حلیل فاضل

بداية أنا رجلٌ لا يرتجلُ الشعرَ إلا إذا نبهتنى امرأة أو قامت ثورة أو انقلاب.. أو ضاع وطن

إليك يا جالسةَ القُرفِصاء على دكةِ مُرصَّعةِ بالصَدَف عتيقةٌ كقلعةِ حلَب وبيضاءَ كنُدُفِ الثلج إذا سقَط

مبلَّلةُ الشَّعْرِ مازلتِ تُحدُّ قِين في الساعةِ الدائرية المرسومةَ بالطَبْاشيرِ على الحائط أو محفورة في الفراغَ تمُدُّينَ أناملك البيْضاء تُحركينَها إلى الخلف والى الأمام أو تثبتين عقاربَها مكانَها وتضحكين

أنت هُنا أنتُ هُناك في حالة انتظار تحدِّقين في وريقات الفُلِّ والياسمين وحبَّات الفُستُق الخضراء يسَّاقطُ من بين يديكِ إلى الأرض المُضَّمِّخة برائحة البارود واحدةٌ تلو الأخرى وكأنها تضْبُطُ الإيقاع أو رصاصةً فولاذية ترسمُ خطُّ الدُّمْ وكأنها برميلُ الإنضجار ينشطرُويتشَظّى فوق رؤوس الناس وكأنه يومُ الحَشر ينفرط الناس كعقد امرأة ليلة عرسها

في أي غرية أنت يا مرام أما زلتِ طفلةً تسبُّحُ في المُسْبَحِ الرُّخامي في البيت الكبير وتلعقين زيت الزيتون وتأكلين حَبَّات الرُّمَّان وتنطلقين عدوا خلف الفراشات

هذا قلبُ أبيض تحملينَه فوقَ رأسك كالتاج وفى صدرك بين ضلوعك ليكونَ بردًا وسلامًا في الصيف ودفئًا في الشتاء

تكسرين وتنضجين وتمرضين وتضحكين وتنزاحُ الغشاوةُ عن عينيك لترين الواقفين في طابور المعونة والأيدى التي تمتّد لهضةً إلى الدواء

> عيناك العميقتان بئران بلا قاع سوداوان يعترضان المسارات ويُخَزُنان الحكايات ويخترقان الفضاء برسائل ثاقية

تجلسين القرفصاء وسط الميدان تترجكين من على فرس أبيض حاول الهروب لكنتك أحكمت اللجام

تغفو عيناكِ مع الملائكة لتنهضي من استرسال الحلم والحيرة وضيق الزمان والمكان

الساعة الآن التاسعة

تجلسين على كرسى المُخرج في هوليوود تشاهدين الأبطال والكومبارس والمهلوانات والمسخ ومصَّاصِّي الدماء يرقصون حول الجثث

> تجلسين القرفصاء على مركب فضائى تراقبين المُجَرَّات ودوران الأرض وتسمعين آهات المرضى وآيات الذكر الحكيم وأنين الجنازة وصراخ البنات والبنين تحت أنقاض المُخُيَّمَات

وتحلمين ببيت والبيتُ يحتاج إلى أرض والأرضُ في وطن والوطن.. يُبَاعُ ويُشترَى ويُرْتَهَن

تُنفَتحُ مسَامكِ لعطور الهجرة حيث الإنسان إنسان والطقس يجثم على صدور اللائي وُلِدُن في نيسان

النقافية الحديدة





### من مخطوط ديوان «ظل يرتسم على المياه البعيدة» الفائز بجائزة محمد عفيفي مطر ٢٠٢٢

# الوت يأتي لكيلا

ليس للبيت باب واحد كما أنَّ للعملة أكثر من وجه، فطوبى لعرّاف يرقص على نغمات نايّه أشباح تغوص فى البحر لتفتح صناديق موصدة وتطير إلى سماوات أخرى لتتنصت على جلسات الاعتراف.

أستطيع أن أرصد تفاصيل ما بداخلك يا صاح تلك هبة أورثتنى إياها السماء فانا ورغم استواء ملامحى واتساقها والتى قد يراها البعض وسامة، كائن مهجن من چينات إنسان، وحرباء، وثعبان،

وضبع، وسلحفاة، وطاووس، وصقر، وغراب. لذلك ثق تماما أننى أحن إليك، وأرى ألوانك، وأزحف في مسامك لأذوب في أفكارك المخبأة وكلماتك غير المنطوقة.

أستطيع رؤية فتاتك السرية التي خلقت من رائحة همساتها ولمساتها مصلا وحقنت به وريدك،

نعم أراها الآن بشحمها ولحمها وهى تبتسم لنفسها بعد أن أوقعت بأحمق آخر،

فلتصدق فسيفساء شكوكك إذن.

أستطيع رؤية شبيه لك ترتع في خلاياه صور لعالم آخر جديد

یسکنه بشر کریستالیون، فلتنته

هم ليسوا كذلك،

هم من زجاج رخيص.

أستُطيع رؤية شخص موشوم على كريات دمك، هو عابس وتعلو وجهه علامات لوم وعتاب،

فاذهب إليه ولا تحدثه،

وسيعطيك الخريطة الصحيحة التى ستقودك بأمان إلى أعلى حيث غرفتك المزروعة بزهرات ورياحين

تتمايل برقة على وقع موسيقى تنبعث من نافذة مفتوحة على فضاء أزرق.



أراك لا تحب الريح معك حق ريما فهي التي طيّرت قميص أبيك الذي أورثك إياه من على حيل شُرفتك هي التي ضيّعت صوت حبيبتك في فضاء قياس لا يرحم وهي التي لم تحمل بذور النخلات إلى صحراء تنتظر بفارغ الصبر نشوء حياة.

ولكن الريح طيبة يا عزيزي هل سبق لك أن سمعت صرخات الجنود في ميادين المعاركة أو صلوات المحتضرين وابتها لاتهم؟ أو همسات العُشاق أثناء ممارستهم فعل الحب؟ الريح تشوش تخفي تستر وتُوحد ولذلك ستظل موجودة وتذكر دوما أنه عندما شنق يهوذا نفسه كانت هناك ريح أيضا.

على الجسر ذى السور الحديدي يطلق إدفارد مونش صرخة مدوية تنزلق على إثرها ساعةالحائط التى يتلقفها سلفادور دالى ضاحكا في مقلاته الساخنة المجهزة لوافدين جُدد.

وفى سره يتلو اعترافه خشية أن تسمعه هو ممثل فاشل ومفتاح السماء غير كائن في جيبه ولكن الحمقي المشغولين بجمع فتات الخبز لا يرون ذلك هم الآن في طريقهم إليه ليضعوا أعينهم في صندوق النذور.

النملة التي أكلت جثة رفيقتها بعد أن وطأتها قدم أحدهم تجلس الآن على كرسى الاعتراف تتلودفوعها أمام رجل دين عابس الوجه كانت تخبره أن مشهد الموت يؤلها لذلك أقدمت على فعلتها. كان يصدقها

### قصائد جميل عبد الرحمن

قالت والمرآة تبادلها الإعجاب بكل خطوط الألوان هل يجعل مكياجي وجهي أحمل؟ حدقت مليًا في بهرجة الموضة وسخاء الفتنة في إمعان وأجبت: بصوت عاد وأفلت من عصف دُخان النسيان مكياجُك يرسمُ وجهًا لا أعرفه وملامح تتبدل والعينان الوادعتان الطيئتان تصيران شراكًا وفخَّاحًا لا أبصر في مرآتهما وجهي ألح تحت الهدب الساجي وجه غريمي يسخرُمني وتموتُ معَ الكَرْزِ الشفتان.

ما أصعبَ بُعْدُك يا سيدتي ما أصعبَهُ وأمرُّهِ هل في عمري متسعٌ لحريق متصلِ فوق رصيفِ قطار لا يأتي في العُمر سوى مرَّة ؟؟!!



أهربُ من عينيك ومن هُدبِ يتوسلُ أنْ أرحمه وأخافُ علّيه أنْ يتهاوى في ظلماتي وأنا أجمع أوراقي قبل رحيل قد أنشب في توهمه لا أُنْكرُ حُسنك لكنْ أخشى أنْ أظلمَهُ وأخاف عذابك بعدى يا سوسنةً زارت عمري وسط خريف جاءت بحضورٍ طاغ *کی* تتقحمَهُ فتهبُّ ورودٌ ماتَّتُ تحتّ رمادٍ كَفَّنَ أنجِمَهُ.

# بالشعر أحلى

الموتُ يصوِّبُ خنجرَهُ نحوى ليكف بياني لكن لن أصمت، لنْ أخمدَ تغريدي وجلًا سأظلُ أُغنًى ويفيضُ كيانِي وتطير بمامات فؤادى رسلا حتى تنفذ طعنته ويموتُ لساني فالموت بشدو الشعريصبح دوما أحلى.

# كيوليك حفيد الفراشات

### رضا أحمد

قبل أن يودعونا تفاهموا تماما مع الحزن؛ تركوا ملامحنا خارج الذاكرة تحرثها مخالب الوقت فطر أبيض نما شفقة غامضة تخنقها تجاعيد وصدأ أصاب مكابح القلب.

> مما صنعت الكدمات؟ من قبضة خائفة وخطة جيدة وأصابع على امتداد حيرتك وجدت فيك الأحمق المناسب لتلقى الصفعة بمحمة.

أعلم أننا لو اجتمعنا فى جنازة تعارف لأفرجت قلوبنا عن أغطيتها لأفرجت قلوبنا عن أغطيتها فورانها الأبيض طورانها المر ومت نفسها فى الطرقات تتبع الميت منا فى نسخته الأصلية

التى صنعتها الدموع؛ لا أحد يبقى باسمه وابتسامته المشذبة.

مما صنعت المحبة؟ من الخوف عند منتصف الليل تجد سريرك فارغا وهذا ليس موتًا لتتخطاه؛ تحتاج لذاكرة كريهة

تحتاج لذاكرة كريهة ويد تعبث فى سروالك، تحتاج إلى أيام طويلة لتتعلم كيف تضفر أمعاءك

وكيف تصنع من مناماتك فقرات إعلانات لكن عند المحبة

> كل ما تريده هو مساحة خالية في لوحة زيتية وفرشاة ترتشف من ملامحك

ما تشتهيه في أنثى. سيكون هناك متسع من الوقت لنخفف صيغة الهجر نبدأ بـ «لدى عيوبي الصغيرة»

تم « تنجعل بين مساقه دافته » و« لم نتفق كثيرا » وننتهى بـ «أنـا في الجانب الأمن

الآن» لو أن محو الأسماء أكثر رقة في

هواتفنا.

مما صنعت الكراهية؟ من الجوع من نظرة طويلة إلى السماء لا تنحتها العفوية ولا تعود نثارًا إلى غبارها الأول، نظرة صدقت كل ما تراه حتى الأرجوحة المذهبة التي يلهث فوقها كيوبيد، نظرة عادت إلى الأرض غامضة محدودة وتائهة بين عينين.

قبل أن يودعونا كان للمرايا جدوى كبيرة، براءة تهمس بها أدوات التجميل: سنساعدك على إبقاء نفسك على الحياد والأسى يفتك بجوارحك ويحطم عظامك، كان للمرايا يدها الخبيرة التى تغطى غبابك.

> مما صنع القلب؟ من الألم.

# حین **لاوت** پخت الماعر الفاعر الفاعر

### عزت الطيرى

ويمدُ لهُ فى العمر دقائق محدودات ويقول له بل أكملْ نصك ها أنا ذا مُنتظرٌ بجوار أريكتك العجفاء وكمَّى ترتعشُ وتشتاق إلى زمارة روحك.

عن ولدٍ مجنون الأشواق وبنتِ فارعة كالسرو وقاسية كثمارالدوم فينحازُ إلى الولد الطاعن في في أقصى الريح وأدنى الغيمات يقول اسكنْ... وفتاتك وتمطّ وانظر للعالم من أعلى علِّيين سيبتسمُ الموتُ ويربت بحنان موتى اللمسات على كتف الشاعر

لو يأتى الموتُ سيجد الشاعرَ متكنًا كالحلم على دكّته الخضراء ويكتب نصًا عبثيًا مزدحمًا بالغيد وسرب غزالاتٍ يسكبن المسك على شط الليلِ

# تَجُلِّی الکمال

### ناجى عبد اللطيف

هل يُدْرِكُنِي القِلِبُ بِعَيْنِ وجُودِي..، أم تدركني العين.. بميراثِ مَحَبَّتكَ الآثر.. يا مو لاي؟ أعْلَمُ أنْي.. حينَ أحطُّ على عتباتِ سؤالَى طیْری..، تَغْدُوَ عَيْنِي.. عَيْنَ مُرَادِثَكَ منتي..، أنَّى المقصُّودُ من الكُوْن..، منُ الأَفاقِ الرَحْبَةِ..، في ملكوتُ رضاكُ.. أيا مَوْلاي. أغُدُو ... نقطة دائرة الكون.. على أرض حَنِينِيْ... حيْثُ ألفُّ محيطَ الدائرة الرَحْب..،

فتُصْبِحُ عَيْنُ مُرادى أنتَ..، وأصِّبَحُ فيها كلَّ بسِيطٍ ومُركَّبْ. أتعَلَقُ.. بين سماء العشق..، وبينُ سَمَاء كمَالِكُ.. يا مُوْلاي..، عَلْكَ حِينَ تراني...، أدْرَكُ نُفسى..، تُندَرجُ إلى بآثار وجُودى..، ألْحُكَ بِعَين تَجَلَيكَ..، فأبْصَرُبِكْ..، وأشمُّ بأنفكَ..، حينَ تُهُلُّ على نسَائمُ ذكركَ...، أسمعك تناديني باسم: «حبيبي»... حينَ تُغنِي الأطيارُ على شباك

يامولاي..، فأهيمُ بحلكً..، حيثُ أردُّدُ خفقَ هواك... أضمُّكَ للصدْر..، وأبكى..١ ... أبكى..١ أبكى..١ أبكي..١ ألقاني قد أدركتُ..، بكلِّ الأدراكات وجودي.، ... فأدركُ نفسي. ألقاكَ على عتباتِ نهاري... تنتظرُ مجيئي.. ١ حينَ أهلُ عليكَ.. أيا مولاي.

# ن كتب عنك كتب عنك

فؤادك..،

### 🔲 تامر أنور

سأُغيّرُ العَالمَ في الصباح... والآن سأترك رأسى يدورُ مع اتجاهِ الساعةِ... وقلمى الذي ألقيتُه في البحر يسبح مع التيار، سأودعُ العَالمَ الذي أعرفُهُ؛ أطمئنٌ على لون السماء ومواقع النجوم؛ أكتبُ عنك نصًا أخيرًا قبل أن أستبدلكُ وأفرغُ زُجاجاتِ المياهِ في المرحاض.

لا شيء سيتغيّرُ في الصباح! أعملُ حارسًا ليليًا لذا... سأُغيّرُ العَالمَ حين أستيقظُ عصرًا

ورأسى الكُروى يدورُ عكسَ اتجاه الأرض ثمّة عالمٌ يشعرُ بالدُّوار

لا شيء تغيّرَ حين صحوتُ مازلتُ حارسًا ليليًّا يعانى من الصُداع والشمسُ تشرقُ من الغرب وتغرب في الشرق الأوسط لا شيء تغيّر سوي نصِّ لم يُكتب عنكِ لا أحد يغيّرُ العَالمَ بِمَعدةٍ خاوية.

**55** 

مستمبر 2022 • العدد 384

### إيمان أحمد يوسف

وكأنني في غفلة مسيرة

أصلى وأصلى

وشوق لملاكى

مسجونة داخلي متعسرة ألتزم الصمت والدعاء للخروج من هذا الوعاء بعد طول الانتظار تدق أجراس اليقظة أتحرر من أغلال الجدران تتصدع أعمدة العجز تولد داخلي لحظة شغف على أرصفة النور تبتهج نجمة قلبي على أجنحة الطيور أذهب إليه أقطع مسافات الدروب تلمس قدماي رماله تزفني عيون السلام أقص عليه أسراري أذوب بألحان شدو سمائه أبكى تنفرج أساريري يرسل أمواجه تغازلني وتناجى صحراء روحى يستيقظ ضوء نهارى يدلل لحظاتي العنيدة

تقبلني النوارس المشرقة تتبدل قصتي وأحوالي يتحول نواح الريح ليمامات تغنى لقصائدى ويعود الموج يراقصني يلامسنى ويقترب قشعريرة نفسى تبتهل تبتل أطراف فستانى ينقشه بأمطار الملح ورائحة اليود تعطرني أتنفس عبق الحياة أتراجع خطوات وأبتسم يأتيني بمغامرة أخرى يحتضن دهشتي ورقصتي وأفكاري تنتبه مشاعري المنكفئة الوحيدة ترتعش أطرافي وكياني ينتحرشجني أتحرر من حزني وطاقاتي المكبوته أسكبها في جوف البحر يناديني أن اغتسلي بمائي توضئي كونى امرأة جديدة كونى امرأة جديدة

### 🔲 خليل الزينى

سأظلُّ شابًّا على الرغم من مرور السنين لأنى ملتصق بدنيا الشياب...

كان هذا شعارى وأنا على أبواب التعيين بالحامعة...

فعلى مدى عشرين عامًا من الالتصاق بصفوة شباب الجامعة في الكلية؛ تـدريـسًـا والتحامًا معهم في أنشطتهم، كنت أشعر كل عام بتجدد أملى وأفكاري، ولكن منذ خمس سنوات بدأت أشعر بالملل، وسام يتسرّب من عيون إخوتي الطلاب لينصبّ في رؤيتي... أكيد هذه آثار آخر مناقشة فكرية مع الطلبة حول توقعاتهم للمستقبل، لقد شاعت بينهم روح اليأس حتى صارت الشيء الوحيد الذي يتفق عليه أغلب أبناء هذه المرحلة.

نبّهني تـداخـل أصــوات... إنـه عسراك كه سنة حسول بطل السدوري ومسابقات الكرة... خرجتُ أستطلع الأمر، وكم كانت الصدمة! الشجاركان يقوده أحد الأوائسل المبذي سيصبح في يوم قريب زميلا، أستاذًا!

ترحّمتُ على أيام الماضي الجميل عندما كنت طالبًا أهتم بقضايا الوطن وهمومه، عندما كنا نعلن رأينا صراحةً... آه، لقد استطاع

«ياسر» بأسئلته أن يصبّ اليأس فى نفسى، جعلنى أبكى على الماضي وأنسى حبى للغد.

معذور «ياسر» في كل أسئلته؛ فهي إلى حدُّ ما صحيحة، وهذا أول سوال رأيته بعيني... كان السؤال عن البحث عن متنفس للانتماء والتعصّب، فليس هناك سبيل إلا الكرة.

«پاسس» کان پلاحظ جیّدًا وجعلني أنبصرف إلى بعض المظاهر؛ الأزياء ألوانها غريبة وتراكيبها متناقضة، إنه نفس الإهمال المقصود في الري الغربي.

حاولت الدفاع بأن هذه الأشياء

في القشرة...

ردنى «ياسر» بأن هذه القشرة هي سلَّة المهمَلات، والشيء الوحيد القادر على تنفيذه من النموذج الغربي... أما ما عدا ذلك فممنوع.

صدق «ياسر»، عشرون عامًا مضت وأنا أدرس النموذج الغربي للاقتصاد، ولم أقدّم ما يدلّ على

إبداع • سبتمبر 2022 • العدد 384

من حيث الدين، ولم يفرض طبائعه على أحد منا ولم يخرج بفكرة علينا. كان فكره لنفسه، والأغسرب أنه تسزوج كندية. الأجمل حين يحاول «ياسر» ردّ المتدينين الجدد بالعقل والمنطق، وكثيرًا ما كان يكفّ عن الحوار دون نتيجة على الرغم من قوة حجته! لماذا لا يكمل الحوار؟!

غالبًا؛ لأنه يشعر بعدم صدق هؤلاء المجادلين.

أكثرنا مبالأ وأشبدننا التزاما

مررتُ بفيلا «ناجي»... كما هي لم تتغيّر، الوقت غيرمناسب للزيارة... على استحياء وخجل طرقتُ البابِ. فتحت «أم ناجي» الباب وهي ترحب بي وتبدد خجلى وتلومنى على عدم السؤال، ونادت الخادمة «هاجر» ثم سألتني:

هل أنت جائع لكي أعد لك الغداء؟

كفّت عن الإلحاح بعد أن علمت أنسى كنت فسي ضيافة أختى فاكتفت بمشاركتي القهوة، وشاركتني الجلسة مع «ناجي» في الورشة... لقد حوّل ناجي جـزءًا من «التراس» العلوي إلى ورشة لأشغال الدعابة والإعلان، فهو فنَّان رسَّام وخطَّاط، واستعان بموهبته على متطلبات الحياة. مع رائحة القهوة على الموقد الكحولي ظهرت رائحة الوفاء للقديم والحب بلا غرض أو هدف «ورُبُ أخ لي لم تلده أمي».

اعتزازي بفكري ولغتى وقوميّتي. شاركت في ترجمة بعض الكتب، ليس هذا بدليل كاف.

ظلت مقالة «ياسس» وهمومه تلحّ على حتى وأنا صاعدٌ الدُّرَج لزيارة أختى العائدة إلى الوطن بعد غياب سبع سنوات في الوطن السديل... ماذا أصاب الحسيّ؛ أهدا هوالحس الدي نشأتُ فيه وكان على أطراف المدينة وسكّانه قلّة ؟ ١

الشارع جراج مفتوح، والسيارات. على كل شكل أحد مظاهر الثراء وزيادة المال، على عكس ما أرصده اقتصاديًا!

صعدْتُ الدَّرج حتى الدور الثالث، وكم كانت صدمتي فكل ما صادفني شركات بأسماء أجنبية، وطبعًا هم «الوكلاء الوحيدون». بكل فخرالسلع تسدل على الاستهلاك المظهري والترفي، أما أخبار أختى فقد زادت الصدمة؛ لقد عادت هي وزوجها الأستاذ الجامعي لتشارك في «سوبر ماركت الجامعة » كما يسمّيه «ياسر»، ستكون ممثّلة الجامعة الأم في فرعها الخاصّ هنا...

هذا نوع من الاستهلاك أضرً من الاستهلاك المادي...

لقد أصابتني عدوى الشيخ

فوجئت بكناية «ياسر» القديمة على لساني...

«ياسر» هو أيضًا سـؤال... يفجّر أسئلة.

تلقيت الفنجان من يد أم ناجي وسألتها عن سرّعودة «هاجر» الخادمة. الجواب كان قصيرًا ومريرًا، إنه السفر...

بعد زواجها سافرالنزوج إلى الخارج، وعاد بالخير، لكن لامرأة أخرى ومشروع بعيد عن صنعته، فطرقت باب البيت الذى تريّت فيه...

التصور التي رسمها «ياسر» بأسئلته وضحت ملامحها القاتمة الآن، دخلتُ أتـروّح في تكعيبة العنب ورائحة مزروعات «أم ناجى» التى كانت تردّد: «قال یا ناکر خیری، بکرة تعرف قيمتي من قيمة غيري».

ماذا؟! اعترتني الدهشة والرغبة في الضحك بصدق، «أم ناجي» ـ شهرت هانم ــ تتحدّث بالأمثال الشعبية! لا بدّ أن المجتمع انقلب رأسِّيا على عقب! تنبِّهت إلى أن «فيلا سبأ » المجاورة للحديقة في سبيلها للهدم.

«أم ناجى» تقصّ على خبر الفيلا المسؤومة... لا، هناك شيء جدید فی طباع «ماما شُهرت» ( قد صارت تتناقِل أخبار الناس. صاحب الفيلا ضابط أحيل إلى الاستيداع ودخل زمرة رجال الأعمال، سعدت الزوجة بنجاح

النقافــة الحديدة

ضرائب رفض رشوة كبيرة يومًا ما... خرجتُ وأنا أسجِّل سؤالين: لماذا كثرت الجرائم مع توحشها وتعدّدت أشكالها؟ ألهذا دلالة؟ أسرعتُ إلى المنزل، جوّ الشارع يسسوده التوتروالخمود المترقب...

حرس العمارة قابضون على المدافع باسترخاء، سيّارة الشرطة تقف في المقابل ومعها سيّارة إسعاف...

الحاح الجريمة وربطها بالاقتصاد (تخصّصي) جعلني أفرّ صاعدًا اشمئزازًا، فتحت حماتي الباب، هي عندها حلّ الأسئلة الصعبة!

لمَ؟

زوجها.. شبّت البنت الصغرى

«اختلى بها شابً في الفيلا أكثر من مرة» ألجمتني الجملة، لعلّها

من نسج خيال السرواة... «ومن

أجل إتمام النزواج سرقت البنت

خزينة الوالد وهربت مع الولد

الملعون... تركها فريسة لثلاثة

من أصدقائه الذين حاولوا

قتلها، وها هي في المستشفى بين

حياة الأموات أو موت الرحمة»!

أسئلة «باسر» الصباحية تُفسد

بدأت أسجًل ملاحظاتي في

ورقــة، وأسئلة «ياسر» في ورقة

دخلت أتنسم عبق الوفاء

للصديق والأمانية في مأمور

النهار والليل، والعمر كله...

وأخذت تدعو لها.

أخري...

حرّة أكثر من اللازم...

إنها أستاذة في علم الاجتماع، وكم من مرة نقدت تخصّصها بأنه...و...

إننى بحاجة إليها الآن لتحلُّ لي الأسئلة الصعبة...

سلّمتنى نسخة من بحثها الجديد وقالت:

كنت أحاول استقراء المجتمع فوجدته على بابك يقرأ نفسه...

- كيف يا أستاذة؟ ١

- حفل الزفاف الذي دُعيتُ إليه منذ أسابيع، ها هم أصحابه، يتعاركون وتظهر ظروف النشأة الأولى في تبصر فاتهم، على الرغم من تقاربهم الفكري في التعليم الجامعي لا الثقافي. غبت عن حديثها وأنا أسترجع

حديث القاعة يبوم الزفاف عنهم، فالعريس ابن رجل من كبارالتجار، وكيل لاستيراد حديد التسليح، والعروسة من العائدين إلى الوراء، فأمها بنت باشا رأسمالي، والأب رجل صناعي يجاهد لكي لا يتجاوز حافة السقوط، دخل لعبة الحياة النيابية مستغلا خبرته وتاريخه، نجح وراجت نشاطاته وظل في صفوف الكبار، كل الأهل باركوا هذا الزفاف.

عقب عدّة أسابيع غاب فيها العقل وهدأ فيها الشوق بدأكل منهما يتصرّف نحو الآخربلا حرَج، فكان التصادم.

تنبّهت إلى حماتي وهي تجذب الورقة من يدى...

أسئلة «ياسر» الصعبة...

ضحكت بصوت عال: «الأن آمنت بأهمية علم الاجتماع» (

أومات برأسي أن نعم، لا بد أن هناك سـرًا وهناك حـلا لأسئلة «ياسر» الصعبة.

كان الجواب سريعًا... ولكنني لم أعُد أتهيأ بعد لكي أتلقًاه...

الحديدة

# الكراك

### حسين عبد الرحيم

صباح الخيريا صومالي.

كأنها المرة الأولى التى أسمع فيها اسمى هكذا، وكانت هى المرة الأولى أيضًا التى رأيت فيها العم محمد شاهين الفطاطرى وهو يقف أمام الفرن الكبير الذى يملأ نصف محل الحلويات وقد امتلأ وجهه بالبهجة والحبور وأنا قادم من دورة المياه بشارع الحميدي.

فطاطری شاهین یتوسط ناصیة الحمیدی وطولون، وأنا أنظر إلی السماء الکابیة فی أول فصل الشتاء وسقوط قطرات مطر قلیلة علی بورسعید، دقائق وزادت الأمطار، بحثت عن مکان یأوینی، لا أعی قبلة ولا وجهة.

من أنا؟!! أين أبي.

من هو أبي.

أطل على شوارع المدينة فى أول العرب، بداية من مقهى الضاحى، صورة الجد ضاحى سلطان رشوان وهو يسلم على الملك فاروق وقد نهض من فوق كرسيه مرتديا العباءة الجوخ وعمامة سوداء تدور حول رأسه النحيلة وعينيه الثاقبتين وطوله الفارع وحذائه الكرب الأسود الهاف بوت، ينظر إلى فاروق بهيبة وخشية فى الصورة الأبيض × أسود المعلقة على الجدران، البرواز كتب

أسفله بخط كوفى بارز «ديسمبر ۱۹۵۰».

أمشى فى أول العرب بامتداد شارع الحميدى واصلا لشارع محمد على، كان صوت الوشيش القادم من اتجاه مقهى الشكربالى يمنح شعورا بالدفء، يدفعنى للمشى وأنا أنظر إلى السماء الملبدة بالغيوم.

قبل الفجر بدقائق قليلة، كانت الكنائس ساكنة ومبانى ثكنات العاملين بهيئة قناة السويس، الجو ساكن إلا من صفير رياح، عربات قليلة تمر مسرعة فى الدقائق الأخيرة قبل طلوع النهار، جسدى يرتعش، مرتديا بلوفر وتربروف على فائلة قطنية، أرمق المقهى وأحلم بالنوم وأنا أتحسس شعرى المبتل، شعرى الأكرت كما تقول الحاجة عواطف زوجة العربى

الضاحى، الذى أرسل جلال الجاولى خلفى ليبحث عنى بعدما طفت بالشوارع القريبة من أول العرب وبعدما أتوا له بكرسيه الخوص والطقطوقة النحاسية ليجلس أمام مدخل المقهى من ناحية طولون مستطلعا الشارع. فى الخامسة والنصف كان قد أمر صالح بتشغيل القرآن الكريم بعدما أبرز له شريطا جديدا وقال لصالح:

دى كانت تـلاوة فَى أمريكا أو فى حلب، مش فاكر، أحضرها لى العمدة أبو إسماعيل بالأمس.

شغل يا صالح.

لحقنى جلال الجاولى بعد ركضه خلفى لأكثر من نصف ساعة، آمرًا إياى بالحضور لملاقاة المعلم ضاحى الصغير عربي.

زادت الأمطار فعدت أرتجف، وأنا المنصت لصوت عم محمد الفطاطري:

يا حسين، اجمد يا فتي.

ويضحك فأهرش شعرى، ليضيف: ها هى خصلات شعرك المفلفل قد استوت وبات شعرك يلمع.

ضحكنا سويا وصرت أنظر إلى أكوام البطيخ المتراصة في أشكال هرمية بواجهة مقهى الراحل الضاحي سلطان رشوان، سبعة أهرامات عالية بطول المتر ونصف، ثلاثة طولية بواجهة الحميدي، واثنتان على الأطراف حتى بانت فرشة البطيخ كخن عتيق يتوسط فضاءات الأهرامات السبعة، فرشة من القش، كليم بني من صوف

الماعن المطريهطل غزيرا وأنا أنتظر عم عربى الذى قال لصالح: حضر له شاى بالحليب.

كان شاهين قد وضع أمامي فطيرة صغيرة بالسكر، ربت على كتفي وأنا أجلس أمام ترابيزة خشبية كبيرة، تتوسط صحن المقهى، بدت ملامحه مكسوه بالسماحة حتى وهو يتفحصني ناظرا هيئتي بملابسي، يرقب حركاتي وإيماءاتي.

كدت أنتهى من التهام الفطيرة، راقبني، كوب الشاي باللبن في يدي اليسرى آكل وارتجف؛ فيقول لى: تناول فطارك بمهل وتعال.

انتهيت من أكل الفطيرة الكبيرة، أحسست بدفء ما يسرى في جسدی، جلت بیصری استطلع المكان من حولي، الفئران تخرج مسرعة من جربين المعلم عبد الغنى سلطان، الكابتن أحمد عمار يجلس على كرسيه البامبو، يمسك برشاش بورسعيد، صوب فوهة السلاح لرأس الفأر، تنطلق الطلقة وتصيبه في رأسه فيرقد كسيحا، يضحك ضاحى ويناديني للجلوس بجانبه، وضع صالح كوب الشاي بالحليب على الطقطوقة النحاس أمام عربي، وسألني ابن الضاحي في جدية:

> هل تجيد القراءة؟! أصمت للحظات، أقول: نعم يا معلم.

أروح لأيام بعيدة، لا أذكر منها إلا أطيافا، أحداثا ماضية تناوش ذاكرتى ليل نهار، قلت:

ذهبت للمدرسة لأكثر من اثنى عشر عاما، وضاعت شهادتي.

صمت، بدأ يتأمل ملامحي، هيئتي، كتفي العريض، طولي الفارع، صدري العريض اللحيم، حدق في بدقة، رمق وجهى الأسمر، تلاقت نظراتنا فى صمت وراحــة أحسستهما وهو يقول لصالح:

شاى سادة ليفيق.

صمت لحظة ثم أكمل: ذكرتنى الحاجة عواطف بالأمس بأنك ذهبت لشراء احتياجات البيت

وحدك، هل تعرف المكان جيدا. ضحكت وشعرت بدفء ما وود فقلت: تؤمرني يا معلم ضاحي. قال:

أبلغني الجد عبد الرحيم بأنك من بلدنا، صعيدي ياض، ولا منياوي من مطاي، أم هارب أنت من ثأر قديم ولهذا هربت من بلادك وجئت إلينا للحماية كما سمعت من بعض رواد المقهى.

خرست فضحكت وبكيت بلا دموع، عاد شرودی مع صباح یوم جدید لأجتر الذكريات، كدت أن أبوح بكل ما أحس وأعرف وأجهل فلا أعرف ولم أتبين حقيقتي. من أنا؟!

وما كل هذا الركام من الغضب والجنسون والصمت والطيبة والشفافية والفجور والنار المستعرة تعتليني فأكبح جماح نفسي وهواي وقت أن نظرت إلى المرأة اللعوب المغناجة، بفجر وشهوة، طافحة كالجمر، تأملت ظهرها المنتصب بشموخ، وركيها، إليتها تحت الكلوت الأسود، تجلى غنج توحة، شهوتها الطليقة، المحجوبة خلف عباءة الشموازيت السماوي.

من أين جئت؟

أقولها لنفسى، لا مجيب، تتعدد أهوائي، شياطيني السبعة، لنفس

لوامة. شيطان أنت أم ملاك. من أبي؟

من هو الصومالي الحبشي؟ من جاء بي لهذا المكان ومن هؤلاء؟ من جدید، قلت فی نفسی.

كل ما أذكره بعض النداءات من غرباء، سكان أول العرب، زبائن المقهى، أولاد الجيار ذوى الوجوه الشقراء، الذين يحبونني كثيرا ونادرا ما يسألونني عن أصلى ومكان أبى، فالأغلبية هاهنا ينعتونني بالصومالي.

ترتج ذاكرتي فأتذكرني، أتذكر وقفتى صوب شمس بيضاء باردة وقد أمسك رجل أسمريدي، تخايلني هالته كطيف شبحي يراود عقلي الواعي، عقلي الباطن، عقلي السارح في الغد والبارحة.

الحديدة

61

الحاع • سبتمبر 2022 • العدد 384

طويلاكان، يمريوميا بهذه الشوارع. فى الصبح والمساء، يقال له: عابد الصومالي الحبشي.

أظن أنه كان يشبه الجد محمد عبد الرحيم كثيرا إلا أن الفارق عبد الرحيم كثيرا إلا أن الفارق منهما، فأبى الغائب أو كما يقولون، المختفى، الهارب، كان أسود البشرة بعيون زرقاء تشبه عينى كثيرا ولكنه أكثر طولا من الجد محمد عبد الرحيم والذى رغم ضيق بؤبؤ ما يدور حوله وهذا رغم كبرسنه، ما يدور حوله وهذا رغم كبرسنه، وسمرة بشرته في حلم تكرر مرارا لأستيقظ على صوت قطار بعربة وحدى.

أطوى عملات ورقية قليلة وأتلفت فى حسرة، يمنة ويسرة على صوت الرحيل، دخنة تصعد للسماء فى بلاد بعيدة وقت غروب الشمس.

أتى الجد عبد الرحيم والقى التحية على الضاحى وتأملنى قائلا: للم تأخذ السويتر الجوخ الذى تركته لك بالأمس مع حسن الصعيدى.

صمت وضحك المعلم ضاحى، كان المطرقد توقف وبدت شوارع أول العرب ممتلئة بالماء لابدا فى حفر وأخاديد تظهر فى نقر وهوات موازية لأرصفة البازلت التى تمتد بفضاءات شارعى الحميدى وطولون والعدل حتى مدخل مقهى «الشكربالي» المطل على ناصية محمد على.

خرجت من شرودى وأنا أنصت للجد وهو يقول:

ستكون محظوظا برؤية السادات الذى سيأتى بعد أيام كما تخبرنا الإذاعة.

بدأ يتحدث للضاحي مؤكدا أن

السادات يحب بورسعيد كثيرا ويضيف:

السادات أمضى شهورا عديدة بالمدينة وقت الأربعينيات واختبأ بأحد البيوت القديمة فى نبيل منصور، وهو يعرف ما ضحينا به وما فقدناه من أعمارنا وأعراضنا، ستنعم بورسعيد بالرخاء والعمل الوفيروالحياة الهانئة الرغدة.

عدت لشرودي أستعبد ما قاله ضاحى، أتذكر طفلا ما يشبهني يخرج في السادسة صباحا ممسكا بشنطة من الدبلان ومريلة صفراء كالحة، ينظر إلى قطارات مجهولة ذاهبة لبلاد بعيدة طوتها الذاكرة، لم يبق إلا الأصوات في رأسي، صفير وزعيق ودوى سرائن وأنا الواقف وحدى أتذكر مسيو عبد العاطى شعير وأبلة نادية ومس ماجدة السكندرية، يتوقف شريط الصوت وقت أن عسرت جيهان ابنة طنط نازك التي تعودت على مرافقة زينب ودنيا بنت الضاحي ليذهبن سويا لمدرسة بورسعيد الإعدادية.

أرمق ملامحها الفاتنة ونظراتها الحانية وقصة الكاريه ببدلتها الرمادية وحذائها البينك، رمت بالحقيبة السوداء خلف ظهرها وألقت بتحية الصباح على المعلم

عربى، نظرت إلى بروية وخطت، واصلت الخطو تجاه بيت الضاحى، صرت أتذكر ملامح مس ماجدة السكندرية الجميلة وخصلات الكاريه الصفراء وقامتها القصيرة بعض الشيء ووجهها المشرق بطلة العيون الزرقاء وفتنة البشرة وثقة وهى تمسك بعصى الخيزران وتردد في الفصل المتسع في صباح شتوى دافئ؛

good morning

تقولها بغنج وصوت يجمع مابين الطلاوة والصرامة فنرد عليها بثقة: good morning miss

أنظر إليها في هيام، في صمت، في ولم، أتلصص، أرمق الجوب الأسود اللاميه المضارق للركبة المساء الضاوية في نهار ساطع، أعاود النظر في خجل، بكثير من الجرأة، وهي تروح وتجيء بين الديسكات في ثبات وبيدها العصا الخيزران تضرب بها على الإستيدج أسفل

للصومالي. بت أنصت في صمت وقد ريت الجد على كتفي وقال: قم خذ هذه. رمانى بشنطة بلاستيكية: بدل ملابسك، وستعمل من اليوم مع حسن، كيفما يكون الحال، وإذا أردت النوم وسط فرشة الفاكهة فليكن، نم وإذا لم يلائمك المكان... وقتها أضاف الضاحي الصغير: الحريين موجود يا جد. عدت لشرودي وصمتي أسأل نفسي

في حزن وحيرة: من أبي وأين هو هذا الأب؟! من أتى بي إلى هذا المكان؟

أقولها في نفسي.

كل ما أذكره عن أبي طوله الفارع وعينيه الثاقبتين وسواد بشرته إلا أن عينيه الزرقاوين هما من لاحتالي وأمامي في صورة دقيقة، تخايلني، يتوقف بي الزمن، محطات وأحداث، حوادث بعيدة، أمسك بيديه عنوة، على الدوام أرقب نظراته النارية وهي تنطق بشرر مخبوء، لا أعلم متى يخرج، أرقب نفسًا متقلبة لا تلين، يعبر بي شارع محمد على، في غبطة مفاجئة يردد في أذني:

سأطوف بك في كل الاماكن التي تحب.

يسحبني من يدى كالأعمى لنمشى في شارع محمد على، نقصد البحر والسفن وطيور النورس وتخوم بلاد لا ترى، غارقة خلف الضباب، أرمق الرمل ورحابة سماء ربنا.

سرت معه في طريق طويل تتلاشي معالمه، سرت أودع أمكنة أحببتها. نمر بمدرسة الوصفية ومسجد العباسي ومبنى المحافظة وساحة الشهداء، خسروج الطلبة من بورسعيد الثانوية العسكرية، طالبات في زي كحلي ورمادي،

خارجة من أفواه نونو ترمى ببخار أبيض وقت دخول الفصول فينزاح التثاؤب، يتجلى بوجوه وملامح ملائكية وشفايف وردى بلا روج دون طلاء، شعر هائش وخصلات مسترسلة يطيرها هوى البحر القادم من مسارات أشتوم الجميل. وحدى كنت أنظر للبشر في ذهول وخوف، أتحسس قيضة كفه، فوق أصابعي قابضا بقوة فلا أعرف ولا أتبين الزمان، من هو هذا الرجل وكيف كانت تلك الأيام، في أي زمن کان، وکنا، ولماذا کان کل هذا الخوف وأنا أنظر إلى معصمه القوى القابض على رسغى بعنف آمرا إياى بالنهوض وقت الفجر في بيت ما أو بيوت لم ينقى منها إلا صور وهالات تخايل ذاكرتي بأطياف ذكريات لا تغيب عني، في صحو ومنام، حتى في وجودي الأني وسط الجد والمعلم عربي في أول العرب واللذى انتشر فيه نور الله يغمر الشوارع لأحدق لبيت ما وشرفة تعتلى الدور الأخير ببرج سكنى يصل للسماء، أسفله معصرة القصب ملك الجد عبد الرحيم والذي ناداني لأكثر من مرة، برؤي غائمة شردت في دنياي الغريبة أستعيد ما عرفت وما هو مجهول.

بهجة ومسرح وضحكات تنزغرد

ثقة وفتنة. خرجت من شرودي على صوت المعلم ضاحى وهو يقول للجد عبد الرحيم:

السبورة وتعاود الكرة، من مقدمة

الفصل للخلف قليلا لتتوقف

عند الصف الثاني وتنظر إلى

بمكر نسوى، تلصص هي الأخرى،

ضاحكة، استدارت تنتصب بقامة

شامخة، بهية، عينين نجلاوين،

تقف بجانبي فأشتم رائحتها،

جسدها، عرقها، أرقب نحرها،

ذقنها، فمها الصغير المطلى

بالروج البينك، أتنفس عطرها،

قصتها الكاريه، حذائها الأسود

اللامع بالإبزين المذهب، تقترب

بخفة، تلامس درجي بردائه،

تخرج كراسة الإنجليزي، بفرح

طفولي، تنظر إلى ما كتبت، تضع

كفها الأيمن على رأسي فيصيبني

الخرس، تغمرني النشوة والدفء

من أصابع قدمي حتى كتفي

الذى صار يرتعش، قلبى خرج

من جسدى بالهوى، أشتم الجسد

الفائر بروية، تلمستها حواسى،

روحها، ملامحها، إيقاع الحروف

الإنجليزية وهي تخرج من مقدمة

لسان أحمر ناري، أهفو لرائحة

عطرها، استدارة ساقيها، من فوق

الركبة حتى أعلى الخصر، عجيزة

مـدورة، شامخة، تضرب التزجة

بعنف، تمشى الهوينا، لاح ظهرها

المرمر، عجيني، تمايل، تأرجح في

جدى، ليتك توصى حسن الصعيدي بتوفير مكان يصلح كمبيت

# الموت القال

### مجدی مرعب

استيقظت من نومها مفزعة على إثر حلم مخيف، تراءت فيه كأن خيطًا يمتد من جوفها إلى خارج فمها، وهي تحاول أن تسحبه لنهايته؛ لكنه لا ينتهي بعد، حتى صار أمامها كومة كبيرة من هذه الخيوط التي تداخلت وتشابكت، وبدت في شكل قمىء، وفجأة ينقطع الخيط، وظنت أنها أتت بنهايته، ولم تنفك بدايته المعقودة في جوفها، وصار يتدلى بعضه من فمها. فبيد أن هذا الخيط ليست له نهاية، وما زال الخيط يسد بلعومها فاستيقظت من هول انتفاضة قلبها الذي كاد أن يتوقف تمامًا، وهـدًأ من روعها أنها سمعت صوت آذان الفجر، وراحت على التو لتتوضأ، ثم تصلى، وأسرعت إلى هاتفها، فوجدته مستنفذ الشحن، وقرأت القرآن علها تستعيد أمنها وتطرح فزعها. حتى أسدلت جفونها، وراحت في نوم عميق. استيقظت من نومها مرة أخرى على أصوات قادمة من بعيد تتعالى فتحدث شروحًا هائلة في الفضاء، ولم تفسر كنهتها، فنهضت متوجهة إلى شرفتها ففتحتها بقوة، فإذا الشمس تنعكس كاملة على وجهها، وتقاومها حتى تفتح عينيها، لقد وجدت الشمس غير الشمس، واليوم غير اليوم. إنهما مختلفين تمامًا

وليسا على عاداتهما، فزاد خفقان قلبها ودقاته المتلاحقة المضطربة، وها هى ترى من بعيد جمع من الناس يلتف حول سيارة لا تتضح معالمها من كم المحتشدين حولها، ولأنها لم تعتد تقصى الأخبار ومعرفتها، لم يطرأ على بالها أن ما رأته يهمها، فأغلقت باب شرفتها؛ لكن قلبها كاد يخترق صدرها من فرط سريان دقاته بسرعات متناهية حتى أوشك على التوقف، ويدق جرس بابها المفاجئ، وتمضى إليه حثيثًا مترنحة يمنة ويسرة، وصدرها الضئيل يعلو ويهبط، وما بين علوه وهبوطه كمسافة بين السماء والأرض، وتخرج أنفاسها كفرس يسابق الريح أو كأمواج عاتية، وتمتد أصابع يدها النحيلة لتفتح الباب ببطء شدید، وکلما ازداد انفراج

الباب، ازدادت دقات قلبها وتلاحق أنفاسها، فإذا بصوت خفيض يخترق سمعها محدثًا دويًا هائلًا:

- ابنك عريس.

فردت مؤكدة:

- نعم، هو عريس، وسوف يعقد قرانه عما قريب.

ويتابعها صوت آخــر مخنـوق وتتحشرج حروفه بصعوبة بالغة: - ابنك عريس الجنة

تجمد استيعابها تمامًا من هول الصدمة، لكنها سرعان ما استقر وعيها، ووجدت نظراتها تتنقل بين الصدور المهتزة، ونهنهتها وشلالات الدموع المنهمرة، وصوت آخر يطرق سمعها:

ابنك عريس الجنة... ابنك مات... صرخت صرخة مدوية شقت عنان السماء، وزلزلت الأرض وفجرت ما بها من حمم وبراكين، وفكت قيود الجبال من أوتادها كإعلان حداد عن هذا الرحيل المباغت، وتناثرت حروفها ما بين صرخات وتأوهات:

- استشهد. نعم عرفت النبأ قبل الفجر بقليل. جاءنى هاتف بالليل وأخبرني.

ووصلت إلى المرفأ الأخير، وزرفت دمعة واحدة كمقدم لأحزانها المقبلة. صمتت لأيام وشهور كثيرة، ورفضت استقبال المشيعين لمواساتها وأعلنت أنها عما قريب ستقيم سرادفًا في حديقة منزلها لتقبل العزاء في فقيدها.

أما زوجها الذي ادعى التماسك، والتزم بالصمت التام، وهو يتلوي

وجعًا وألمًا من نزيف الحزن الذي بقطع أحشاءه، وأخاديد صارت تتعمق على خديه من تآكل الدموع فيها من كثرة فيضاناتها، حيث شقت فيها جسورًا ضخمة، فهو كل يخرج بسيارته في وجوم تام، ولا يعرف أية وجهة يذهب إليها، ويروح يتفقد وجوه المارة، والجالسين في المقاهي، أو الجالسين على المقاعد الرخامية في الحدائق طلبًا للراحة، أو من الذين بنتظرون تحت المظلات الحديدية التي تأويهم من حرارة الشمس صيفًا وبرودة الجو شتاء انتظارا لحافلات تقلهم حيث يتجهون، عله يجد من يشبه ابنه الذي ارتحل في ريعان شبابه وارتحل بدون مقدمات، وينسى الأب المكلوم إلى أين يتجه بسيارته، وإلى أين يعود، وتعود إليه ذاكرته حثيثًا، ويجر أذيال الهزيمة والحزن والألم، ويتكوم في حجرته حتى يفيق في صباح آخر، ويعود أدراجه إلى سيارته ويواصل الرحلة من جديد ولا يرى زوجته إلا كل حين وحين، يجمعهما الصمت، والحديث المتواصل بلا كلام، وبلا حروف تهز الشفاه، غيرنظرات دامعة.

وتسأوى الأم إلى حجرتها طيلة اليوم، وتغلق بابها على نفسها، فقد تذكرت أنها كانت تعمل معلم للرسم والنحت وفنون الزخرفة قبيل إحالتها للتقاعد، ومن ثم قررت أن تمارس مهنتها القديمة، وهي ما بين دق بالجاكوش، وتقطيع بالمنشار، والجيران يسترقون السمع، ويستعطفون لحالها، ولا يجرؤون أن يتساءلوا عما هي تفعل.

وفي صباح كل يوم تمضى لرى شجرة ليمون كانت في أبهى جمالها تجمعت حولها أشجار حديقتها، وكأنها عروس تنتظر من تلك الأشجار أن يزفونها على عريسها المرتقب.. حتى أتى يوم تطلب من إحدى صبيان جيرانها أن يقطف كل ثمار هذه الشجرة، التي أينعت، وكبرت، ونضجت.. وفتحت نافذتها وأطلقت صوتها المشبوب بفرحة حزينة، وراح صداه لأسماع الجيران..

- غدًا سيقام العزاء في حديقة منزلنا، غدًا سيقام العزاء في عريس الحنة.

- لقد تأخرنا كثيرًا، با جيراني الأعزاء.
- هل ظننتم أننا لن نقيم سرادقًا للعزاء.
- ما تأخرنا ولا نسينا قط، لكن كنت أعد العدة لهذا اليوم المهيب بما يوافق قدر المغيب.

هنا انفعلت انفعالا لم بشهده أحد من قبل، وانفجرت في بكاء غير منقطع النظير، وصارت تردد بلا انقطاء..

- ابنى مات في كل لحظة. حزني لم يتجدد؛ لأنه ما يزال قائمًا.

وأقيم السرادق وراحت توزع شراب الليمون على المُعزيين مما أشار دهشتهم وأحاطت بها هالة من الغموض والاستفسار، فلقد تعود الناس أن يقدم لهم أقداح من الشاي أو القهوة ويتحفظون عن تناولها تعبيرًا عن مشاعر الحزن.. لكن أن يقدم لهم شراب الليمون فهذا هو العجب العجاب ولم الليمون بالذات؟ ووسط نظرات الاستفهام، والتعجب التي أحاطت بها قامت بحل هذا اللغزء

- إن هذا الشراب من شجرة الليمون الذى شهد ميلادها فقيدى الغالى وتعهد برعايتها والاعتناء.

وبدأت آيات القرآن الكريم تتلى، وتهز السموات.. وانتهت الكلمات الريانية:

- «صدق الله العظيم».

وانطلقت واقفة عند بداية السرادق خلفها شجرة الليمون التي يتدلى من فوقها قطعة قماش بيضاء، فلم تستحوذ على انتباه الحضور بعد، ووقفت معلنة:

- الآن قدموا العزاء لابني الشهيد ونظر الجميع إليها بوجوم، فجذبت قطعة القماش البيضاء، فوجد الجميع الشهيد، ماثلا أمامهم، فانتاب الجميع الذعر والخوف والنهول كسحابات من المشاعر المختلفة..

إنها دمية صنعتها الأم، حيث أعدت هيكلا داخليًا كسته بملامح وهيئة ابنها الشهيد، وألبسته زيه العسكري.. فأظهرت إبداعها القديم.. وتفننت بإظهار وجهه كوجه ابنها بنفس التعبيرات، ونفس النظرات حتى خيل للجميع إنه ابنها الشهيد، وإنه لم يمت، وقد جاء على التو، ووسط هذا الجو المطبق الذي تحول للحظات صمت وخيمة، انفجرت بصراخ وبكاء لا ينقطع، وراحت تمسك الدمية تعتصرها في عناق شدید، حتی تحطمت ولفظت أنفاسها الأخيرة.

### أحمد أبو دياب

سارمدحت متخذًا طريق العودة إلى منزله، وهو ينفض غبار السكّة من على بدنه وغبار السجن لا زال يخنق روحه ولا يعرف كيف سيرول من عليها، بمشي وهو منقسم في منطقة ما بين التذكر والسُلُوّ؛ سنين تقادمت منذ أن مرّ من هنا آخر مرة، قبل أن يصيبه الدورإلى المعتقل كأغلب زملائه الذين تبنُّوا فكرة المضاومة، لم يحمل سلاحًا ولم يكن فدائيًا، فقط كان يساهم شفاهية أو من خلال منشورات من دورها التوعية والتحفيزبين الناس لئلا تموت الجــذوة، اصطادوهم من بيوتهم تباعًا كمن يمد يده إلى عش الدجاج ويجمع البيض واجدة تلو الأخرى، قضى أيامه الأخرفي المحبس يستذكرمن الأشخاص والتفاصيل والأماكن ما سيعينه على العودة إلى حياته الطبيعية التي كان عليها، كما لو كان مقبلا على امتحان مهابة تتملكه أن يرسب، لو جازأن يترك نفسه في الأمانات مع ملابسه التي خلعها ومتعلَّقاته التي أخددت منه،

### ها هو يحرك

أرجله إلى حيث يشاء، في منطقة أوسع من فناء يجوزأن يتريض فيه معتقل، وهو الذي أوشكت أن تنمحي من باله فكرة أن يسرى مكانًا أبعد مما رآه من شبّاك الزنزانة، كاد ليصبح الخارج كله بما فيه مجرد خواطر باهتة تتردد متقطعة في ذهنه كلما خلا إلى نفسه أو ذكَّره حادث أو مُحدُّث، لولا أن تداركته يد الأقدار وشمله قرار بالإفراج مع مجموعة من الناشطين، لم يدرك أن تحريره لم يكن بالكامل، فقط مدّوا له الحبل قليلا ليدركوا إلى أين قد تقوده أقدامه، إستراتيجية أخرى ضد المقاومة أقرها المحتلون أثناء النكسة؛ تحرير بعض

## ومراقبتهم بشكل كامل حتى يُتاح

من المعتقلين

ممن ليسوا على قدركبير

من الخطورة بالنسبة إليهم،

لهم معرفة زملاء أو معاونين لهم ومن شمّ القبض عليهم، أو حتى استكناه أي شيء عن الآتي مما يضمرون، سعوا لتجنيد كل شيء ضد العدوحتي العدو نفسه، خصوصًا أن أمرالنكسة يحتمل التأويلات كلها، قد تكون الأوان الذي فوتوه على المصريين لحاولة الخلاص، ووارد أنها فرصة لالتقاط الأنضاس وإعادة ترتيب الأوراق، فلذلك جرت الاستعدادات من قِبَلهم على كل الأصعدة، عسكريًا واقتصاديًا واجتماعيًا ونفسيًا، لم يكن ليفوتوا فرصة لجعلهم كالمكتيريا التي تطيرفي الهواء، لا تراها العين المجردة ولا تتسبب

اقترب من الوصول إلى مكان سكنه، وهويدعوالايكون قصفقد طالت يده في منطقتهم ودمرها وأزال أهله، بعد أن بدأ الواقع يسترعى انتباهه ويشد ذهنه عمّا كان فيه من ساعات سبقت رؤيته للشارع، استوقفه أن الأبواب والشبابيك وكل ما قد ينفذ من خلاله النورقد استحال أزرقًا، اعتاد الناس في هذا التوقيت من الغروب أن يروا الخيوط الذهبية للشمس وهي

في أذي يذكر.

الجديدة

فلريما كان وجد نفسه.

• سبتمبر 2022 • العدد 384

### لأبلغكم إني

قادم إليكم.

نهضت من رقدتها ونظرت إلى طفلتهما التي انسزوت في الركن ترقب ما حدث في سكوت، نادت عليها:

إلهام.. سلمّى على بابا (

لبت الطفلة نداء أمها وجاءت بخطى متباطئة لتسلم على أبيها، لم تشاهده إلا مرات قليلة من خلف الأسلاك خلال الزيارات مع

أمسكها مدحت واحتضنها بلوعة وهو يرى فيها كل جميل قد ظن أنه لن يعود ثانية، ثم شد نوال ناحيته وذاب ثلاثتهم في حضن کبیر.

تزيّنت نوال كما ينبغي لتستعد للقاء زوجها بعد غياب سنوات، كانت تلبس قميصها الأزرق الىذى تعلم جىيدًا أنه له سحره الخاص على زوجها، لكنها سرعان ما تمنت أن تنقشع هده الزرقة من على جسدها، أو تصير أقل حـدُة حتى يـراهـا رجُـلهـا، بالها غاب عنه الررقة التي خلعها للتوبعد خروجه من حبسه، وهو غاب عنه الزرقة التي كانت تحبسهم في الخارج، على الأقل هو كان يعرف- وهم أيضًا-

ضــاء مـن سنوات وما أنضرط من الحسد والنفس، ورغم ذلك لم يتغير شيء ولم تنزل النكسة هى الحقيقة الوحيدة وسط كل الهواجس المحسوسة والملوسة.

هشٌ بطرقاته صمتًا كان رابضًا عند الباب منذ زمن، وما لبثت أن فتحت الباب زوجته وفي طرفها طفلة عرف إنها إلهام، طالعته وكانت المفاجأة التي أسقطتها من وعيها قبل أن تحرّك شفتيها، تلقفها بين ذراعيه ودخل بها وأزاح الباب خلفه، ارتعدت الطفلة ودموعها انهمرت دون صوت وهي ترى أمها مجرورة إلى الداخل دون حراك أو مقاومة، أراح مدحت نوال على السرير وحاول إفاقتها بهدوء، بعد دقائق استردت وعيها وفتحت عيونها على عيونه وهما ترقبانها، في مزيج من الشوق والأسى والقلق والخـوف، احتضنته فـي صمت وجذبته إلى صدرها وضمته مليًا وهي تبكي بصوت مختلط به الفرح والتوتر، ترك نفسه لها وظلا هكذا لدقائق بعد أن كسرت هي الصمت وقالت:

كادت الفرحة تقتلني يا مدحت. قبّلها برفق ورد عليها:

أنا آسف، خرجت بقرار مفاجئ فلم يكن هناك فرصة

مشدودة على

المدى قبل أن تنفك بسحر وفي خيلاء، بدا الغروب والظلال النزرقاء منعكسة على كل سطح لامع؛كما لوأن جرحًا نتأ في الشمس بموضع نورها فأحال صفرتها للزرقة، استعجب وهو يتحسس طريقه للبيت، المدى بصبغة زرقاء غريبة منفرة على راحتها للعين، حتى ليخيل إلى الرائي وهو محتار أن بحرًا مسطولا خرج وتسكّع في الشوارع ثم غشى عليه فانسكب وفاض فأغرق البلد كلها، أم أن السماء سهت فسال أزرقها ولطّخ الأرض.

سبقت آماله أقدامه وهو يصعد على السلالم، منتظرًا لُقيا نوال زوجته وابنته إلهام التي جاءت إلى الدنيا بعد أيام قليلة من اعتقاله، لولا نبل غايته في ما كان يفعله لاتهم نفسه بالظلم وخلع على نفسه الجنون والسَفّه، زوجته قد قاست مع الناس ما يقاسونه من ويلات الاحتلال وتبعات النكسة، ومع نفسها قاست غيابه وغياب الأمان والاستقرار والراحة معه، وقطعًا قد ضوعفت المسئولية بعدما جاءت الطفلة واشتبكت المصائر أكشر، وأصبح مظلة لاثنتين تجلسان في

كَنُفه، ضاع هباءً كل ما

الحديدة

### محبوسة، لم

تفهم ما الغارة ولا الاحتلال ولا النكسة ولا شيئًا من هذا الواقع المحيط بها، تسمع أمها وأقاريها والجيران يبرددون ذلك الكلام كل يوم تقريبًا، تسمعه في الراديو وفي التليفزيون، هي تريد أن تخرج للشارع، تلعب مع الأطفال وتشترى الحلوى كأى طفل، أمها تمنعها من الخروج، مرة بالمحايلة ومرة بالقوة، حتى لو اضطرّت أن تغلق الباب بالمفتاح وترميه في صدرها.

لأول مرة ترى أمها متراخية في تحديرها عن الخسروج، ضجت الأجـواء في الخارج منبأة عن غارة سوف تحدث، لكن أمها كانت منشغلة بأبيها الندى جاء للتو، نسيت الباب دون أن توصده ككل مرة، جرت إلهام إلى ملابسها واختارت فستانًا أزرقًا، بينها وبين نفسها وبخيالها الطفولي الملهم، ظنّت أنها لن يراها أحد في الغارة إذا نزلت إلى الشارع وهي تلبس شيئًا أزرقًا، يحجبها عن العيون كما يحجز الأنوار خلف الشبابيك والأبواب، استغلت انشغال أبويها في الداخل.

كان الباب مغلقًا عليهم وهي تفتح باب الشقة بهدوء وحذر، أخذت فى يدها نقودًا تشتري

أنه سيخلع اللباس الأزرق بعد انقضاء مدته في السجن حتى لو كانت ستطول، لكن الأزرق الذي يحيطهم في الخسارج لم يكن أحسدٌ ليعرف موعدًا سيذوب

فيه ويتساقط من على الأبواب والشيابيك.

تفاجأ مدحت بالأزرق الذي غمر جسد زوجته، ونط أمامه عفريت السجن ولبسه الأزرق الذي قيّده سنوات، بعد أن دخلت عليه الغرفة ضاحكة متمايلة، فجأة رآها تنظر إلى قميصها بقلق وقد صارت ضحكتها أقل انتشارًا من حوله، ربما لاحظت ما كان يجب عليها أن تلاحظه، لكنها معذورة، لم تفعل إلا ما يحبه هو، رغم السنوات لم تنس أنه يحب هذا النوع من الألوان وهذه التصاميم من الملابس، وكل همّها هو إسعاده ومحاولة زحزحة بقايا السجن من على صدره، اقتريت منه لكن حاجزًا أزرقًا لم يعطهما الفرصة للتلامس.

ضجرت الطفلة من الحصار المضروض عليها كل يسوم، منذ أن عرفت أرجلها طريق الباب وتعلمت الكلام واللعب وهي

هذا النصف المفتوح من الدكان سيكفيها لتمر منه وتشتري ما تريد، نزلت إلى الشارع مسرعة والحرية تطيّرها، كذلك استعجالها لأن تشتري وتصعد قبل أن تخرج أمها وتلاحظ غيابها، مشت إلى البقالة ولم يكن هناك من يحذرها في الشارع من الكبار، كلّ كان يلزم بيته ومكانه في مثل ذلك الوقت، خرجت إلهام تجرى ولكنها لم تعد تجرى ولم تعد حتى، لم تدرأن فستانها لم يكن أزرقًا بما يكفى ليغيم عنها عيون الغارة.

بها الحلوي، تعرفأن البقال لايقفل

دكانه ولكن يكتفي بإطفاء الأنوار وإنسزال باب دكانه للمنتصف،

إشارة: كانت الحكومة تنبّه على الناس لدهان الشبابيك باللون الأزرق أيام النكسة، وذلك لمنع خروج الأضواء وقت الغارات، حفاظًا على سلامتهم ولحمايتهم من القصف.

## ما بین حیاتیں

### منی منصور

تلك الكرة المتأرجحة، أشعر بثقلها، أصبحت عبئا على جسدى، لا تكف عن التقاط ما يصادفها من أفكار، تتسع خزانتها وتتعدد أرفف محفوظاتها، دائما لا تخطئ منطقية الأحداث، تشاغب كل محاولاتي للصمت، تقتلعها، تمضغها، لم يعد لديّ مقدرة على مجابهة هذا العناد الصارخ، خاصة حين اكتشفت صدأ مفصلاتها، لطالما حاولت التأقلم معها لصيرورة الحياة، لكن كل محاولاتي ذهبت هباء، اكتفيت بالتهديد باقتلاعها نهائيا وبسهولة، بفك المسامير المتآكلة الحواف، يكفيني فقط مد يدي وتحسس التجاويف التي يملأها الهواء وتفصل ما بينها وكتفى، أعترف أنى مترددة، ربما يصفني البعض بقلة الحيلة وضعف الشخصية، لكني أجد وصفا آخر لتلك الحالة من الخنوع، الخوف من المجهول، محاولة التأقلم مع عالم تدرك تفاصيله، أخيرًا اتخذت قراري.. بتوجس وعلى مهل.. مددت الإبهام والخنصر أتحسس نقطة البدء، لم يكن الأمر بالصعوبة التي ظننتها، فبمجرد إحكام الأصبعين على الصمولة، أخذت تلف في دوائر متتالية، بيد مرتعشة تحذر اكتشف أمري.

ألتقط أنفاسي.. أترقب.. فإذ بالكرة ترتد إلى الخلف، مما زاد من عنائي، فقد سقطت كل الصور التي أخفيتها في الذاكرة، وفرضت عليّ مجابهة الوجع، تلك الراصدة لعرى روحي، أسرعت لأعيد وضعها على كتفي، بأصابع ترتعد من رؤى مزقت حالة الثبات التي ادعيتها كثيرًا، اجتهدت في إتمام ذلك، لكن على عكس ما قصدت، أخذت أحرر مسامير أخرى من مكمنها، لتندفع إلى الأمام.. نحو المجهول.. ترصد صراخا.. دخانا يعتلى زرقة السماء، دماء مضرجة على الأرض، فيضانا، تتصاعد أنفاسي حارقة، لهاث، ترتجف نبضات قلبي، أسرع مجددا كي أعيد تثبيتها.. لا ألوى على شيء حولي.. دوى.. سكون.. تعثرت في كرة تدور في دوائر كبيرة.. سدت الأفق حولي.

أستفيق.. أعبث في حقيبة يدى.. أدس يدى أبحث عن مرآتي الصغيرة، أتحسس رأسي فوق كتفي، أجمع قطع دميتي وأعيد تثبيت رأسها، التي اقتلعتها وقذفتها، مع شظايا غضبي.. أنزع القيد الذهبي عن أصبعي.. أبتسم في المرآة.

# تسابيح الريح

محمد السيد خير

أنا قاعد جَمبي مسلّيني شايل دنيا الناس مِن راسي ومزاجى بكيفي مخليني على شُط الروقان كدا راسي

متدلع مع حالي لحالي ولا شيء غير حالى بيحلالي واللى معكرة سيرتى مزاجه يسألني عليه.. هطلع ناسي الدنيا بتمشى مع الرايق وتعكنن أوى في المتضايق والفكرة ورود جوه حدايق والضحكة نغم من إحساسي

شايل دنيا الناس مِن راسي

يا جمال الليل وانا وَيَّايا كروان بيردد في غنايا مشغول بسعادتي وبرضايا تتمنى تدوق؟ المس كاسى شايل دنيا الناس مِن راسي

تسابيح الريح هامْسِتُ روحي تعزف عالهامش في شروحي وانا اقول للريح غنى وبوحى عرش العشاق له تاج ماسى

شايل دنيا الناس من راسي.

الحام • سبتمبر 2022 • العدد 384

69

### مندور کیالی لغربة کیالی

### محمد عبد القوى حسن

ولا عاد سكات الضي في عيونك هجير ولا عاد أماني صفو السما بيرسم معانى المستحيل الليل بيبخلع الفقارى بالقمريطويه وتسيل غمام الارتحال مواويل على السكة يا عطفة الشوق النبيتي ما تلزقيش في الذاكرة أنا بنت روح حلم الصبايا المستباح بيغنى جوايا أغاني الموت ساعة حصاد روحك من برتقان النصيب قسمة أمانى رغبتك بتخشنى خلسه علم الصهاينة بيتحرق دمك ف أرواحك سكوت هاتموت ما بين موكب حزايني وارتعاش بدن النصيب تكتب كتاب غرية نبى في قومه أعراس تموت ومغارب السكة تبعترها الدموع طفلة هواك بتنتحر على سل نخلاتك في ضلمة شوق وبينبت في جسد الرحلة عطش النحيب جيش الفرنج المستبيح دمك بيزحف بين ضلوعك من على جبل المعاد فرفط ودادك رش عتباتك بتباريح السكات بعتر مناديل الصبايا فوق مخدات الممات هات النشيد اللي ماتمش يكتمل عرق الجبين يرويه حفظت مواويلك بنات النخل سجر السنط تلج البرد صد النهد ورد الصهد

من فوق شطوط امواج لهيب حظ اليتامي فوق سفاينك مدهونين قسمة ونصيب ارسم معالم سكتك اخر خلاص وافرش ملاية شهقتك ورد احتباس للم ضلوعك غربتك الليل ماجاش والنيل رواش واجران بلاش بين محنتك في الارتعاش وحد سنينك واصطلى وانسى حنينك مبتلى أوراد سنينك تنطلى بدم المداد ولا يوم تغرب ضحكتك صفا واندهاش غيراللي رحلت من عيونك وفي عروقك حبها عمره ماباش ولا باس خدود أول طريقك بين مصيرك ولا ينده الفجر لعبيرك غير وريدك اكتب بقى وملى ملايكة ربنا ان الفتى مندور لغربة طين مكتوب لسحر سنين مفتون بروح هايمين وجامع جميع مريدين هواه في حضرته طول السنين في قبر باهت في الملامح مدهون حنين ولاغربتين روحك هناك هاتتلقاك غيروانت واقف منكسر فاخرصفوف عيلتك بتتقيل عزاك.

### الجارى وما وصلتش لحاجه

وانا بِقلُبِ في كتابِ السنة لقيتني بكتب قصيده ف يوم وقصيده ف تلاته وقصيده ف وقتها وقصيده لست الناس كلها (أمي) بتحط ايديها على شعرى الشايب أشب، وارجع قبل ما يدق.. جرس الغياب ف الحلم بدرى ويلموا الكرّاسات واللعب بالكوره الشراب يبقى فكتاب التاريخ.. تمثال قبل الصورما يلونوها ويزوروا التفاصيل ويحاكموا الحلاوة الشّعر بتهمة.. الإهمال وتعطيل المرور قبل ما يبقى الكلام ف الحب سيرة والناس مابيرحموش وقصيده لأبويا علشان واحشنى وبقاله كام سنه غايب وماشفتوش وقصيده وانا بجرى طول السنة وماوصلتش لحاجه وقصيده مش لأى حاجه لاكان ف بالى حب ولا كان ف بالى حنين ولا كنت بفسر دقات قلبى الزيادة وقصيده كتبتها والليل غيطان...

ضريها الجفاف ولم محصوله

وقصیده کان نفسی اکتبها بس الکلام کان زی شوك طالع

ومقدرتش أقوله.

ع طرزان

مفهمومي البسيط أنا لما بحب.. بيخف جسمى التقيل وبطير فراشه فوق كل الورود واقطع مشاوير لحد آخر ليل.. بات من غير عشا وأديله حلم أنا لما بحس.. قلبى الكهل بشوفه بيحبى قالع هدوم الغريه وسنين الغياب/ طرزان طعم الوصول لعنيك يشبه نزول المطروقت الجفاف على أرض بايره ودبّت فيها الروح.. تطرح وتعيد نسب البلاد الفقيره للونس... اللي مابين زحام الناس بيموت متكدر أنا لما بحب.. وكإنى طفل صغير وعنيك الفرحه بتجرى عليه تحضنه بحنيه تضحك وتقوله: بحبّك يضحك ويقولها: بحبِّك خلىك شويه.

الثقافة الجديدة



### د.محمد مشبال

ناقد وأكاديمي

### البلاغة والرواية

عديد من الباحثين اليوم ممن يستخدمون لفظ البلاغة مقترنًا بالرواية أو الفيلم أو اللوحة التشكيلية أو أي عمل فني آخر، لا ينخرطون عادة في انشغال نظري يسوغون به استخدامهم هذا اللفظ، وهو ما يعنى من جهة أن هناك مرونة كبيرة في التعامل مع مصطلح البلاغة في الممارسة النقدية العربية بشكل خاص، كما يعنى من جهة أخرى أن البلاغة مفهوم متعدد وليس واحدًا، أو لنقل إنها مفهوم مائع. بيد أننا إذا حصرنا حديثنا في النظرية البلاغية كما وصلتنا من أرسطو حتى برلمان، أو من بيير دى لارامى حتى جماعة مو؛ فإننا سنواجه مفهومين رئيسين؛ يشير أولهما إلى حقل الحجاج بتقنياته، ويشير الثاني إلى حقل الأسلوب بتقنياته. فإذا ما اقترنت الرواية بالبلاغة؛ فمن المفترض ألا يخرج هذا الوصف عن الحقلين المذكورين؛ لكن لا يخلو الأمر من مشكلات تحتاج إلى حلّ؛ فأى أهمية تحظى بها تقنيات أسلوبية أو حجاجية جزئية في جنس أدبى يرتكز في بناء جماليته على تقنيات ومكونات تقوم على الحبكة والأحداث والشخصيات والزمن والمكان ووجهات النظر وغيرها من المكونات السردية التي صنعت لنا بناء فنيًا يختلف عن صناعة الخطابة والشعر اللذين ترعرعت فيهما البلاغة بشقيها الحجاجي والأسلوبي؟!

هذه أهم حجة يقدمها المعترضون على استخدام البلاغة فى مقاربة الرواية؛ فجيرار جينيت الذى لم يكن بعيدًا عن البلاغة وهو يستخدم تقنيات الأسلوب (الاستعارة والكناية) فى تحليل رواية مارسيل بروست الشهيرة، يقر أن البلاغة لم تعد لها اليوم فى علاقتها بالأدب الحديث سوى فائدة تاريخية ويعد تشغيلها مفارقة تاريخية عقيمة، وكيبيدى فارغا الذى عرف بدراساته البلاغية للأداب الكلاسيكية يحجم عن استخدام البلاغة فى مقاربة الرواية بحجة أنها لا تملك ما تقدمه للرواية باعتبارها بنية كلية وليست مجرد تقنيات حجاجية تتخلل حوارات الشخصيات وخطاب السارد. وميشيل بوجور الذى أعلن بشكل حاسم أن البلاغة لا علاقة لها بالأدب.

هذا التصور لم يحل دون ظهور تصورات مقابلة سعت إلى تشغيل البلاغة في مقاربة الرواية سواء بالانطلاق من المفاهيم المركزية التلاغية الأرسطية (لوجوس وإيتوس وباتوس) والاستفادة من امتداداتها في النظريات النقدية الحديثة مثل السيميائيات ونظريات التلقى على نحو ما جسدتها أعمال

البلاغى الكندى ألبرت هالزال، أو بالانطلاق من مفهوم الأسلوب فى امتداداته النظرية الحديثة كما نجد فى أعمال جماعة مو البلجيكية.

وأول ما يجب التنبيه إليه، هو أن هناك مفارقة في مواقف معظم النقاد المعاصرين من البلاغة؛ فاعتراضهم عليها لا يعنى تخلصهم من مبادئها ومفاهيمها بشكل نهائى؛ فنحن نستطيع أن نكشف عن تغلغل البلاغة في عديد من الحقول والمناهج النقدية التي زعمت بكبرياء مبالغ فيه أنها قامت على أنقاضها، وهو ما يمكن إثباته في مقام آخر غير هذا المقام، لكن لنحصر حديثنا هنا في الرد على بعض الاعتراضات على تطبيق مفاهيم البلاغة على الأعمال الروائية. أولا: لا يمكن وضع حدود صارمة بين ما هو أدبى تخييلي وما هو خُطابي تداولي؛ فالعمل الروائي ليس صنعة أدبية خالصة لا تشوبها شائبة خُطابية كما أثبت ذلك واين بوث منذ عقود؛ لا يقوم النص الروائي على الأدبية وحدها؛ فهذه الأدبية ذاتها ليست جوهرًا مستقلا بذاته عن المكونات الأخرى التي تصنع نسيج العمل الروائي. ثانيا: إن تحليل تقنيات الحجاج أو الأسلوب في العمل الروائي ليس عملا موضعيًا أو جزئيًا؛ فعندما نحلل صورة السارد أو الشخصيات الذاتية أو نحلل العواطف التي يثيرها العمل الروائي في المتلقين النصيين أو القراء، ونحلل الحجج على لسان الشخصيات أو السارد، ونحلل الوجوه الأسلوبية؛ فإننا لا نفعل ذلك خارج السياق الكلي للرواية. إن مفاهيم اللوجوس والباتوس والإيتوس هي مفاهيم كلية تشمل الخطاب برمته. ثالثا: إن مفاهيم اللوجوس الكلية التي صاغتها البلاغة من قبيل الأقيسة الخطابية وحجج الوصل والفصل وغيرها من الحجج يخضع لها العمل السردى كما يخضع لها أي خطاب إقناعي صريح. رابعا: لا ينبغي أن نحاكم البلاغة بالنظر إليها كما نظِّر لها منظِّروها الذين لم يفكروا خارج دوائر الخطابات الإقناعية، بل ينبغي أن ننظر إليها في سيرورتها وامتداداتها التي جعلتها تدخل في تكوين حقول جديدة مثل لسانيات التلفظ والتداوليات والسيميائيات والسرديات؛ فالبلاغة ليست هي تلك الصورة المجردة الثابتة التي نستحضرها كلما تعلق الأمر بإقامة أبنية معرفية جديدة على أنقاضها؛ فالبلاغة لم تكن يوما ما علما محدد المعالم، بل هي معرفة دائمة التشكل. ونحن عندما نتحدث عن بلاغة الرواية لا ندعو إلى تطبيق نظرية أرسطو أو نظرية برلمان على العمل الروائي، بل ندعو إلى صياغة بلاغة جديدة تلتقي فيها عدة حقول ومناهج؛ وهذا ليس محاولة لإنعاشها بقدر ما هو محاولة للتخلص من الأحكام الجاهزة والجائرة في حق معرفة تعد أقدم معرفة بصناعة الخطاب.

72 النقافـة

# حكايات

# «البطران»

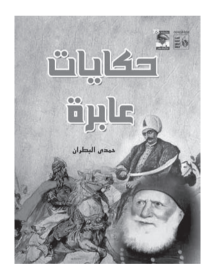
# قالها

يزاوج المؤلف في هذا الكتاب بين حكايات جمعها من مصادر تاريخية وأخرى عاشها بنفسه وشهد أحداثها

> في سلسلة «حكاية مصر» عن هيئة قصور الثقافة، صدر كتاب «حكايات عابرة» للأديب والكاتب حمدى البطران.

> يزاوج المؤلف في هذا الكتاب، بين حكايات جمعها من مصادر تاريخية، وأخرى عاشها بنفسه، وشهد أحداثها، مثل حكايته «كاتب أحرج النظام»، وقد سرد فيها أحداث رفض صنع الله إبراهيم جائزة الرواية العربية فى نوفمبر ٢٠٠٣، وكان البطران أحد المدعوين للمشاركة في ملتقي الرواية الذي تعد الجائزة إحدى فعالياته، وأنه التقى في يوم الإعلان عن الفائز ذاته، بـ «صنع الله إبراهيم» الذي أراد البطران أن يسلمه مخطوط روايته «خريف الجنرال» وعندما تطرق الحوار إلى اسم الفائز، ابتسم صنع الله إبراهيم وغير الحديث وانصرف؛ ليفاجأ البطران بفوزه، ثم كانت المفاجأة الأكبر في الاعتذار، وقد حرص — مؤلف الكتاب - على تسجيل كافة المشاعر التي انتابت هذا الحدث، وكذلك نشر كلمة الفائز بالجائزة كاملة، ثم تركه درع الجائزة والشيك وانصرافه.

وفى هذا الإطار تطرق مؤلف الكتاب لقضية الثأرالتي تعانى منها بعض المجتمعات في الصعيد، كما قدم في ذات الكتاب تحليلا لقضية الشعر الجاهلى،



وذلك بمقال بعنوان «دوافع سياسية وراء حفظ التحقيق مع طه حسين»؛ إذ يؤكد «أن الأمر لم يكن حفاظًا على حرية الرأى، ولكنها كانت صفقة اتفق عليها الطرفان «حزب الوفد وحزب الأحرار الدستوريين» حتى لا ينهار البنيان المؤتلف.

وتحتل فترة الحملة الفرنسية وتداعياتها، جزءًا لا بأس به من حكايات الكتاب، مثل: أول محاكمة سياسية في مصر



محاكمة سليمان الحلبي، النساء في الحملة الفرنسية، الفرنسيون والبدو، الجنرال يعقوب، والمجمع العلمي الذي أسسه الضرنسيون واشتعلت فيه النيران مساء الجمعة ١٦ نوفمبر ٢٠١١، بعد مرور أكثر من مائتي عام على تشييده بقرار من نابليون بونابرت، وقد أتت النيران على مقتنياته وعلى عشرات الآلاف من المخطوطات والكتب والوثائق.

الكتاب كما جاء في الغلاف الخلفي عبارة عن «زيارة مختلفة للتاريخ المصرى المجيد، تتناول أحداثا متفرقة على مدى يمتد نحو ألف وخمسمائة عام من الفتح العربى لمصرحتى عصرها الحديث، يتناول فيها الكاتب نحو ثلاثين موضوعًا فى تلك الفترات التاريخية المختلفة من الفاطميين للأيوبيين للمماليك للعثمانيين والحملة الفرنسية وأسرة محمد على، أحداث مهمة تركت آثارًا عميقة على مجرى الأحداث».

من عناوين الكتاب: أول جمهورية في الصعيد، سيدة تقطع ألف ميل في مصر، كيف ذهبت المسلة المصرية إلى نيويورك؟، ملكة بريطانيا وخادمها الهندى، نشأة الأمن السياسي في مصر، قمع أول ثورة شعبية في العصر الحديث.



### محمود الريماوي يكتب عن «نجوم الشمال» 🔳

محمود الريماوى نحوم التتنمال

صدر عن دار «الآن ناشرون وموزعون» كتاب «نجوم الشمال» لمحمود الريماوي، يضم مقالات وشهادات عن أدباء عرب، منهم إبراهيم أصلان، وأمجد ناصر، وغسان كنفاني، وأمين شنار، وأحمد إبراهيم الفقيه، وسعدى يوسف، وسعيد الكفراوى، ومحمد العبد اللَّه.. تحملُ المقالات قدرًا من الإضاءة الكاشفة لجوانبَ من الشخصيات الأدبية التي يتناولها الكتاب، الأمر الذي قد يفيد من لم يطلع على أعمال هؤلاء الأدباء ذوي الأهمية في المشهد الثقافي العربي، ويحفز المهتمين لقراءة ما تيسر من أعمالهم، خاصة وأن الشهادات، أو المقالات، كُتبَت لجمهور عريض غير متخصص، وتتجنب التنظير، وإيراد المصطلحات الأدبية والنقدية والمسائل المفاهيمية.



لعيد عبد الحليم

صدرعن دارأم الدنيا للنشر ديوان

«شجرالأربعين» للشاعرعيد عبد الحليم؛ رئيس تحرير مجلة أدب ونقد، الفائز بجائزة أم الدنيا للشعر في دورتها الأولى، وهو الديوان التاسع في تجربة

عبد الحليم الشعرية، بعد دواوين

ِ شجر ہ الأربعين

### قصائد فرت من الحرب







### سماوات واطئة، وظل العائلة، وقرب الأرض، وتحريك الأيدى، وموسيقي الأظافر الطويلة، وكونشيرتو ميدان التحرير، وحديقة الثعالب، وحبر أبيض. كما صدر له من قبل في مجال المسرح الشعرى مسرحيات «الجرافة» الحاصلة على جائزة توفيق الحكيم من وزارة الثقافة، «نهار ميت»، «جنة الشعراء»، بالإضافة إلى مجموعة من الكتب

النقدية والفكرية منها.

### «سقوط الأقنعة» لأسامة السعيد



صدر عن الهيئة العامة للكتاب، للكاتب والباحث الدكتور أسامة السعيد، كتاب «سقوط الأقنعة.. صورة الإسلام السياسي في زمن الثورات»، والذي يرصد تطور الصورة الإعلامية والذهنية لقوى الإسلام السياسي لدى الجمهور العربي في الدول التي شهدت شورات خلال العقد الماضي، وكيف ارتبطت تلك الصورة، سواء المقدمة في وسائل الإعلام

أو لدى الجمهور، بصعود وانهيار تلك القوى الإسلاموية في العديد من دول المنطقة، وأسباب تحولات تلك الصورة.

ينقسم الكتاب إلى سبعة فصول تتضمن تحليلا وتأصيلا علميًا لمصطلح «الإسلام السياسي»، وما يثيره من إشكاليات علمية وسياسية وفكرية، كما يتطرق إلى رصد جذور ظهور جماعات الإسلام السياسي في المنطقة.

# سفنيا لايبر غبار

### «غبار».. ترجمة جديدة لسمير جريس

# 

صدر عن مشروع «كلمة» للترجمة، رواية «غبار» للكاتبة الألمانية سفنيا لايبر، والتي نقلها إلى اللغة العربية المترجم سمير جريس، وتدور أحداثها بين ألمانيا وأفغانستان والسعودية وفلسطين. وهي رواية ذكية وشاعرية ومرهضة، مضعمة بالصور والرموز والإشارات والإحالات، تلمح في كثير من الأحيان أكثر مما تصرح؛ تروى قصة يوناس بلاوم الذى قضى طفولته في الملكة العربية السعودية بعد أن حصل أبوه الطبيب على وظيفة هناك. وهناك تحتفي ذات يوم سميون، شقيقته الصغرى التي تود أن تكون صبيًا، ثم تظهر بعد عدة أيام وهي تعاني من اضطراب نفسي.



🗖 «عبر الطرق» ترجمة أريج جمال

صدرت عن دار مصر العربية للنشر والتوزيع، من ترجمة أريج



### متنبى الرواية نجيب محفوظ 🕻

صدر عن دار النابغة للنشر والتوزيع كتاب جديد تحت عنوان «متنبى الرواية نجيب محفوظ.. آليات التشكيل في روايات نجيب محفوظ»، يطرح من خلاله الناقد الدكتور حلمي محمد القاعود تصوره عن أدب نجيب محفوظ؛ في دراسة أكاديمية حول الروائي المصرى الأشهر.. ويعد القاعود واحدًا من النقاد الذي تنبهوا لتفرد نجيب محفوظ وبراعته وملكته الأدبية؛ حيث كتب عنه في ستينيات وسبعينيات القرن العشرين العديد من المقالات والدراسات في الصحف والجلات المصرية والعربية، وهو أستاذ جامعي وأديب، من مواليد قرية المجد مركز الرحمانية بمحافظة البحيرة عام ١٩٤٦. له العديد من المؤلفات النقدية والأدبية، وحصل على عدة تكريمات وجوائز آخِرها جائزة التميز في النقد الأدبي من اتحاد كتاب مصرعام ٢٠٢٠.



### مجتمع كسيح ونخب متوحشة

صدر عن دار النخبة للطباعة والنشر والتوزيع، كتاب «مجتمع كسيح ونخب متوحشة» لأستاد علم الاجتماع اليمنى سمير عبد الرحمن الشميري، ومن خلاله يقدم وصفًا دقيقًا لسوسيولوجيا الحياة اليومية التى يعيشها الناس، فهو تعبير عن المشاكل الحياتية والروحية التي يعاني منها معظم الأفراد، ويدق ناقوس الخطر، ويرصد انهيارات القيم والأخلاق وتصدع

المجتمع، على صعيد البنى والمؤسسات، وذوبان الطبقة الوسطى وتدهور الحياة اليومية. يتضمن الكتاب دراسة وصفية سوسيولوجية لنظرية الصدمة وتغير نمط الحياة، وأدوات التدمير والخسراب التي استخدمت في صناعة الأزمات بطريقة علمية، وفيه جمع الشميرى بين الدقة والوصف والتجارب الميدانية بلغة متقنة تقرأ الواقع والبشر والوجوه، وتغوص في جغرافيا الروح والعقل.



تواصل ريم بسيوني مشروعها الإبداعي بدأب وشغف ينبعان من موهبة إبداعية متحققة في

### أعمال روائية متتابعة لاقت صدى كبيرًا في الساحة الثقافية، وحصلت عنها على جوائز عدة آخرها جائزة الدولة للتفوق —فرع الآداب— هذا العام، فاللغة في رواياتها راقية ورائقة، كثيرًا ما تقترب من لغة الشعر، كما تتسم بالبلاغة والسلاسة والقدرة اللحوظة على الغوص في مساحات معتمة أو مجهولة في أعماق النفس البشرية، وتنقل بحساسية تعدد الخطابات الجامعة بين الديني، والتاريخي، والفلسفي، والاجتماعي، والحكمة المتقطرة من التجربة الإنسانية في كل زمان ومكان.

# ساوس السي

### ومرايا التاريخ (2-2)

### اعتدال عثمان

في روايتها «سبيل الغارق.. الطريق والبحر» تأخذ قارئها إلى متاهة سردية ساحرة ومحيرة، فتقدم له نسيجًا سرديًا ملحميًا، يقوم على المزج بين الفلسفى والتاريخي والاجتماعي والتخييلي العجائبي.

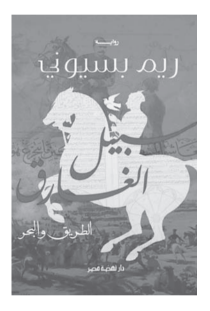
منذ عتبة النص الأولى في العنوان تجذب الكاتبة القارئ إلى تلك المتاهة السردية، بعد أن تلقى عليه شِباك الحيرة، فيدخل عالم النص، على الرغم من أنه لا يعرف يقينا إذا ما كان السبيل هو الطريق، كما يشير اللفظ لغويا، وما علاقته بالبحر؟ أم أن السبيل هو المكان الموهوب لارتواء العابرين، وما زالت شواهده الأثرية حاضرة، أم أنه بؤرة انطلاق الخيال ليطوف بآفاق دلالية رحبة، مشبعة بنفحات صوفية، يمثل جانب منها رحلة الإنسان في بحر الحياة، والخوض في مسالك النفس الوعرة، بحثا عن معرفة الذات، وعن إجابات لأسئلة الوجود الكبرى، والوصول إلى يقين، يقيه عثرات الطريق، ويعينه على حيرته بين الاستسلام للغرق -إذا ما تعثر- أو معاودة البحث عن المعرفة أملا في العثور على سبيل النجاة.

يتشابك هذا البعد المعرفي الفلسفي على امتداد السرد مع أحداث فارقة في تاريخ مصر، ترتبط بزمن الخديوى إسماعيل،

وأحداث الشورة العرابية، والاحتلال البريطاني، كما يستعيد زمن السلطان الملوكي قنصوه الغوري، وصراعه مع البرتغاليين، قبيل الاحتلال العثماني لمصر. أما المحور الآخـر، ويتخلل أيضا النسيج السردى كله، فيمثل واقع الحياة الاجتماعية المصرية في نهاية القرن التاسع عشر وبداية القرن العشرين، ويتشكل من لوحة بانورامية حافلة بالتفاصيل الدقيقة لمفردات الحياة اليومية بما يجعل الخطاب السردى نابضا بحيوية تصويرية، تجذب المتلقى للغوص في عوالم الشخوص القصصية التي تموج بالحركة، وتحولات المشاعر، وتقلبات المصائر، كما تموج بالرؤى.

تضفرريم بسيوني هذه المحاور المتقاطعة والمتشابكة في نسيج سردي شاسع ومحكم في آن، وذلك من خلال قصة عشق متوهجة بين شخصيتين رئيسيتين في الرواية هما جليلة وحسن، حيث يمتزج في حكايتهما الواقع المتعين بالمرحلة الزمنية التي عاشاها بالعجائبي المدهش.

جليلة ابنة العائلة الميسورة - هي أول فتاة مصرية تلتحق بمدرسة «السيوفية» («السنية» بعد ذلك) وهي المدرسة التي أنشأها الخديوي إسماعيل عام ١٨٧٣ كمبادرة لتعليم البنات، تتفق مع رغبته في تغيير وجه الحياة في بر مصر بإرادة فوقية، تبددت باحتلال البلاد، إذ كان غافلا عن طبيعة الوضع العالمي والمحلى آنذاك.



وجليلة أيضا أول فتاة من أصول مصرية تعمل بالتدريس، وتشارك متخفية في مساعدة العرابيين، وتكتب مقالات عن أوضاع البلاد وتحرير المرأة، وتنشرها في مجلة «الفتاة» التي أسستها هند نوفل عام ١٨٩٢. وجدير بالذكر هنا أن هذه الوقائع موثقة ومثبتة في الفصل الأخير من الرواية بعنوان «من ذاكرة التاريخ» وتشير فيه الكاتبة أيضا إلى شخصيات حقيقية أخرى لعبت دورا في السياق الروائي مثل محمد عبده، وسعد زغلول في بداياته، ويعقوب صنوع، والأمير المملوكي حسين الكردى الذي قاد جيش الغورى في معركة ديو البحرية ضد البرتغاليين عام ١٥٠٩.

أما الطرف الآخر في علاقة العشق، فهو حسن -ابن الجارية السوداء- الذي كان يعمل حارسا لجليلة في تنقلاتها منذ الصبا الباكر، وتعلقت بها روحه ونفسه ونوازع جسده دون سبيل للوصول إليها. هذه المشاعر



د. ريم بسيوني

المشبوبة تكتشفها جليلة على مهل، وفي خضم مشاعر متضاربة من جهتها، تتراوح بين الشوق واللهضة والرفض والاستعلاء، إلى أن تصل إلى قبول الزواج منه هربا من زيجة أخرى حاول الأهل فرضها، نتيجة تغير الظروف الاجتماعية للأسرة بعد موت الأب، لكن المدهش هنا أنهما يحققان بالتدريج توحدا كاملا دون افتراق حتى الموت.

تلعب شخصية حسن دورا محوريا في السياق الروائي، فهو شخصية مركبة؛ إذ يشارك في المقاومة أثناء الثورة العرابية، كما يقوم

«سبيل الغارق» تقدم نسيجًا سرديًا ملحميًا يقوم على المزج بين الفلسفى والتاريخي والاجتماعي والتخييلي العجائبي

بتنظيم الواقع الاجتماعي لأسرة جليلة بعد مقتل والدها الذى رباه وعلمه قيم العدل في التعامل وصون العهد والوفاء، واصطفاه لكى يقوم بإدارة ممتلكاته بعيدا عن أطماع الأهل الأقربين. هو أيضًا العاشق المعذب الذي يخوض صراعًا داخليًا عنيفًا بين إدراكه استحالة تحقق الالتقاء بالمحبوبة، والتوق المشتعل الذي يتحدى المحال.

وعلى مستوى آخر يغترف رسم شخصية حسن من المخزون السحرى والعجائبي، فتلجأ الكاتبة إلى حيلة سردية تمكنها من التجول بحرية -محكومة فنيًا- للوصل بين أطراف زمنية شاسعة، تمتد نحو أربعة قرون. إنها تضفى على الشخصية الروائية طابعا فانتازيا عابرا للأزمنة؛ إذ تستمد حياتها الأولى من ألف ليلة وليلة وقصة الشاطر حسن، ثم تعود الشخصية إلى الحياة في إهاب الزمن التاريخي في عصر المماليك، ثم تعاود الظهور في الزمن الروائي.

تمثل التجليات المختلفة لهذه الشخصية العجائبية الرئيسية نوعًا من تناسخ الأرواح، وهي فكرة فلسفية لها أبعاد في الديانات

القديمة حول جوهر الإنسان ومصيره بعد الموت وخلود الروح، بينما توظف هنا سرديا توظيفا جماليا لكشف جوانب من الرؤية الكلية في الرواية.

كذلك يكتسب المكان طابعا عجائبيا، ف «سبيل الغارق» هو المكان الأشرى الذي كان يقع بموازاة «شجرة مريم» في حي المطرية، وقد بناه حسن الثاني ويعرف بالمجذوب بعد أن فقد عقله، وغرق في بحر هزيمة السلطان الغوري، وعندما عاد إلى مصربني هذا السبيل وآوى إليه.

و «سبيل الغارق» هو أيضا المكان العجائبي الذى يلجأ إليه حسن الثالث في بحثه المستميت عن طريق النجاة. وهناك يواجه عجائب طيور اليمام الناطق بما تخفيه النفس من مخاوف وهواجس ويأس، يدعو إلى الاستسلام للغرق.

وفى هذا السياق الضانتازي أيضا تتحول اليمامات إلى هيئة شيخ مهاب، قادر على معرفة الظاهر والباطن، يستمع إليه حسن، فتنفتح أمامه سبل تلقى رؤية كلية للوجود، ويتعلم من لغته الرامزة التي تفتح النص أيضا على أفق روحاني صوفى يمتزج فيه الخاص بالعام.

إن الشيخ يعرف حقيقة حسن العجائبية، وأنه التجلى الأخير للروح العابرة للأزمنة. وهو يساعده على اكتساب حكمة الحياة لكي يواجه عذابه الخاص في عشقه المحال، كما يواجه هزيمته الجديدة بعد فشل الثورة العرابية التي آمن بهدفها الوطني وشعارها «مصر للمصريين».

إن السياق الروائي هنا يربط بين التاريخ الشخصى للفرد في إطار علاقته بالتاريخ العام للوطن، فتذكر الأحداث الشخصية يساعد على فهم أعماق الندات بالغوص في بحرالحياة حتى لولم يمتلك صاحبها يقينا بالنجاة. أما تذكر الأحداث التاريخية فيرتبط بالهوية الوطنية.

يقول الشيخ «لو خشيت الغرق، فأنت غارق لا محالة»، ويقول «أبحر إلى البحر الذي تجهله تصل، فلا عبور إلى النجاة في السبل التي نألفها». إنه إذن وجوب السعى الدائب للضرد لتحصيل المعرفة، وجسارة مواجهة الواقع، واكتشاف المجهول، تلك هي الوسائل التي تمكننا من إعادة البناء على المستوى الفردى والجماعي.

إن «سبيل الغارق» نص يجذب قارئه إلى متاهته السردية الساحرة، كما يمده بمتعة معرفية وجمالية باقية، تكافئ الغرق في بحر الفن الجميل.

> النقافية الجديدة

Q

شكلت القصيدة الحديثة نصًا عالى الدقة في طروحاتها الفكرية، فما كُتب من نصوص شعرية تقاسمت بين قصيدة التفعيلة وقصيدة النثر، قيمًا فنية وصورا شعرية وفلسفة وجودية. فالقصيدة الحديثة، تمتلك من القيم العالية الدقة، التعبيرية والشعورية والخيالية والموضوعية، فضلًا على الجانب الذى يسعى فيه كاتب القصيدة والنص، إلى إبراز المواطن المخبوءة فى سرائر النفس الإنسانية والوجودية، حاملًا ومحملًا مفردات النص دلالات تتوزع على جسد القصيدة والنص أساليب الحداثة وما بعد الحداثة؛ ومدى علاقتها بالتطورات المعاصرة في بنيوية النص.



# ماشر هسئ

### فى وشاياته العادية

# تقاسيم منفردة على مقام الروح

### د. عصام البرام

يحملنا الشاعر ماهر حسن فى ديوانه والله وا

النقاضة

الجديدة

اشتراطات الوجود.

ففى مطلع مجموعته هذه يسعى إلى التأويل بنصه إلى معانى متعددة، هى قوة فعلية تكمن داخل كل نص ينفصل عن النص الأخر، وإذا ما تتبعنا الجملة الشعرية لدى الشاعر نجد أن مسألة تحتل الوعى واللاوعى تقوم على علاقة تبادلية تحتل الواحدة تلو الأخرى، وتعطيها بعدًا فلسفيًا وجوديًا، وهى تنم عن روحية الشاعر وأخذ القارئ للتحليق فى فضاء

النص.
يقول في مقطع (تعبد):
«يا ظلى
ونبوءة ألمي
وسراج الليل
لامرأة من فاكهة الفردوس
وحليب وعجين
بطقوس الروح»

إذ يسعى الشاعر ماهر حسن فى أغلب نصوصه إلى حراك النفس المغموسة بالدهشة والألم والمحملة بالتجربة الشعرية القائمة على التحديث أو الحداثة الشعرية وما بعدها.



فنجد البدلالات الشعرية التي تأتي بطريقة طردية قائمة على الاحتكام الفنى والروحى بين الشاعر وبين العلاقات التى تربط الجملة الشعرية مع بعضها بإحكام، وبين كل جملة وأخرى.. إذ هنالك تصاعد درامي لنصه الندي يأخذ بنا بهدوء نسبى، وديمومة في رسم الفكرة التى تجلس داخل جملته الشعرية.

هنا يقول بهذا المقطع (رحيل) ليستفزنا مرة أخرى:

«حاملا جثتي

واتجهت إلى آخر الروح»

إن إدراك الشاعر لحظته الفنية والروحية هو إدراك يمضى حثيثًا منذ اللحظة الأولى حتى الأخيرة، مفعمًا بالرغبة والسكون والحركة والانضجار الروحى معًا، فالارتباط المادى واللامادى بين مضردة (الجشة والسروح، والكف والبسراق، والألم والظل)، التي توزعت بين الجمل الشعرية

حملت عناوین قصائدہ بین طیاتھا أبعادًا فلسِفیًا وانتماءات لھا نظامھا اللغوى وأسلوبها الشعرى الخاص

لديه، هي إدراك الشاعر منذ اللحظة التي يعرج بها، لتعبر عن انصهارات قائمة من تقاسم الإنسان للوجود في داخله وانعكاسها بالروح الشاعرة، وهنا تزحف الجملة الشعرية لدى الشاعر ماهر حسن إلى التماسك اللفظي والفني والتعبيري والحسى في هذا المقطع: «هذى أول طعنة سيف أظمأ فيها حتى الموت، أشعرأني بعد الطعنة،

أسمو، أحيا.. أشعر أنى محض خيال، يمضى في الألم الطيب، أمشى حيًا،

أحمل جسمى يتهالك فوق الكتفين، وأجوب الوطن الطيب، زمنًا »

إن المخزون الشعرى الذي يرتبط بروح الشاعر والانهيالات الحسية التي ترافقه بين اللحظة الشعرية القائمة على الطردية الذهنية لديه، هي ما تقوده لكي يعطينا أعلى ما لديه من الصور الشعرية، وكأنها بانورما لغوية يلعب الشاعر بلغته داخل الجملة الشعرية.

فالكثير من الشعراء الذين كتبوا في قصيدة النثرفي الحداثة وما بعد الحداثة، كانوا يزدادون بالتعبير الوجودي فى نصوصهم المغموسة بالخيال المعتمد على الانفلات من الترابط في المعني، أو بتعبير آخر ضياع النفس الواحد الذى يملك النص الشعرى منذ لحظة الشروع الأولى والإلهام الشعرى الذي يعطى التدفق والانفجار إن صح التعبير لدى الشاعر.

فى حين نجد ماهر حسن فى نصه (وشايات عادية) التي وسم بها مجموعته الشعرية وهو يقول:

«المقرؤون يرتلون الليل من وحي القري وضميرهم ناء يحلق في متاهات الدخان

زرقاء هي الأطياف والآيات خضراء»

يدرك اللحظة الشعرية التي ينهض بها خياله ويعرف كيف يدجن جمله بأسلوب فني وحسى متوازن، فقد استطاع أن يبني رؤيته بين الواقع من جهة وبين الخيال من جهة أخرى، أما الوزن والموسيقي الداخلية فى الجملة الشعرية فهى تتنفس داخل النص ويمسك الشاعر بتلابيبها في انسياب هارموني يعطى لون الجملة وترابطها بالجملة التي تليها كما هو بهذا المقطع المكثف:

> «دوح باك أطربني دوح غني أبكاني»

فالمتتبع إلى المرادف الشعرى واللغوى والبعد المكانى والزمانى الذي يرسمه الشاعر بقفزات تثير الدهشة لدى المتلقى:

> «**وطن داخل**ی أستشف خطاه..

لا أراه»

يقول الناقد الكبير جابر عصفور (المسافة بين التشبيه والاستعارة ليست كبيرة، فالأصل في الاستعارة والتشبيه الذي يؤدى معنى المماثلة بدوره، وذلك لا يبعد كثيرًا عن معنى المثل أو ضرب المثل. ويقترن الأخير، في القرآن الكريم، بحكاية مجازية أو حقيقية، يرويها النص القرآني تدليلا على معنى أو معان مقصودة. وفي هذا السياق يقع الاستدلال بالمحسوس على غير المحسوس، أو التمثيل بالمعروف على غير المعروف).

من هنا، يقودنا ماهر حسن إلى أن عناوين قصائده ونصوصه حملت بين طياتها بعدًا فلسفيًا وانتماءات لها نظامها اللغوى وأسلوبها الشعرى الخاص، فضلا عن عمقها الدلالي الذي يميزه بشاعرية حداثية تتمتع بالإمكانيات العالية الدقة في بناء القصيدة الحديثة ضمن المنطق الشعرى في الساحة الشعرية الراهنة.

ولعنوان القصيدة عنده مجسات تتواصل بهدوء مع النص في بعده الداخلي وتتماهى مع النص تارة أخرى في بعدها الخارجي، وإذا أمعنا القراءات للنصوص في هذه المجموعة، لنجد أن الشاعر كان متمكن من أدواته الضنية وتجربته الحياتية واستعاراته في الجملة الشعرية، وهو يعى أيضًا ما يصبو إليه تمامًا، والتي غذت قصائده في بعدها الإنساني المرهف.

الجديدة

كتب • سبتمبر 2022 • العدد 384

ما أسهلَ أن تَنزعَ الإنسانيَّةَ عن الآخَرين حين تكونُ من أنصافِ المثقَّفين ! «ما هذا؟! إنه لا يعرف فيخته! إنه ليس إنسانًا. ما هذا؟! هل ينطق حقًّا اسم (جيفارا) بالجيم العطُّشة رغم أنه بالجيم القاهرية؟! إذًا هو ليس إنسانًا »!.

ومتى أيقنتَ بأنَّ من أمامكَ ليس إنسانًا، هانَ عليكَ أن تُؤذيه بأى طريقة، بدايةٌ من النَّبذِ والإهمال، وانتهاءً بالاغتصاب والقتل!.

وبطلِّ مونودراما «أرض الدخان» للكاتب عماد مطاوع، نموذجٌ فاضحٌ لأنصاف المُثقَّفين، الذين يشتطُّون في تجريد الآخرين من الإنسانية، بدعوى تميُّزهم (المُتَّوَهُم) عن الآخرين، لا لشيءِ سوى أنهم يتخيُّلون أشياءَ غيرَ موجودةِ (الإبداء الأدبي)، ويعرفون أمورًا لا علمَ للآخرين بها (حتى وإن كان في رصيد معرفة الآخرين ما هم به جاهلون) إ.

وقد أحسستُ أن هذا العملَ دفقةٌ إبداعيةٌ متَّصِلَة، ولم ألاحظ فيه ما يُشيرُ إلى أن انقطاعًا ما قد حدث أثناءَ فِعل الكتابة، كما لو كان كُتِبَ دفعةً واحدةً كأنه نَفْثَةَ مَصْدُور! وهذا بُذكرني بقول الشاعر ذي الرُّمَّة:

«مِنْ شِعْرِى مَا سَاعَدَنِي فِيهِ القَوْلُ، وَمِنْهُ مَا أَجْهَدتُ فِيهِ نَفْسِي، وَمِنْهُ مَا جُنِنْتُ فِيهِ

وأعتقد أن العملَ الذي يتناوله المقال، من هذا الضَّرْبِ الأخير!.

# الكيال في أرض الجكا

### عحمد أحمد فؤاد

المونودراما من بدايتها تعترضنا بسؤال تتضمَّنه رمزيًّا بنية المنظر المسرحي ومونولوجات البطل: هل من المكن أن يتحوَّلَ الخيالُ إلى جريمة؟! ليس من العسيرأن نستشفُّ من العناصر المشهديَّة للمونودراما الطابعَ العامِّ لشخصيَّة البطل؛فهى تشيرُ -على نحو ساخر-إلى الصورة النمطيَّة السائدة عن (أنصاف المثقَّفين)، والتي يجتهدون هم أنفسهم لإبرازها، والتمسُّك بطقوسها. فنجد في الغرفة زجاجة النبيذ، والكأس الفارغة، والمكتب المزدحم بالكتب، واللاب توب، وأرفف الكتب المثبَّتة بالجدار، ونرى الكاتبَ

مشعثَ الشعر طويلَ اللحية يرتدى نظارةً طبيةً، ويبدو كما لو كان أحدُ أنصافِ مثقَّفي (وسط البلد) قد غرس نابيه في وريده الودجي، وحوَّله -بطريقةِ مصَّاصى الدماء- إلى (نصف مثقَّف)! والعناصر المشهديَّة في المُجمَل تكاد تكون مُعادلًا موضوعيًا للانعزال والكآبة والهزيمة.

ولأن بطل المونودراما مُوقِنٌ بأنه سيموتُ في الغد، بسبب لعنةٍ ضَربت عائلتُه منذ زمن بعيدٍ تجعلُ أرواحَ رجالها تفيض بحلول الأربعين، نجده نادمًا على الطريقة التي خاطب بها صديقًا له، فيُمعِن في الاعتذار إليه عبر الموبايل، ويمازحه، ويُوصيه بأن يجهِّز الملابسَ المناسبةُ لحضور جنازته، ويُطمئنه بأن جسدَه، وإن ماتَ

النقافية الجديدة



عماد مطاوع

وفَنِي وأصبحَ ترابًا تذروه الرياح، فإن رُوحه سوف تجد لها مستقرًا في جسدِ أي كائن آخر، فأرًا كان أم عصفورًا، مؤكِّدًا أن النسيانَ هو أكثر ما يخشاه؛ لأن النسيان هو الموت الحقيقي.

وإن يكن ذلك الدُّعِي نادمًا في الظاهر على إهانته لصديقه، وعلى الجرائم التي ارتكبها (والتي ستتبدِّي تباعًا في صفحات المونودراما التالية)، فإنه أولًا وأخيرًا أسيرُ وَهمَين رئيسيين: أحدهما هو شعوره بالتميُّز عن الآخرين لأنه (مثقّف)، والآخر هو وهم التناسخ الذي يتجاذبه فيه نازعان؛ حبُّ الحياةِ على أي صورةٍ مهما خَسَّتْ، والسعى إلى التطهُّر (وإن اضطرَّه ذلك إلى أن يُمسَخُ صرصورًا)!

ويُعيدنا هذا إلى السؤال الذي تطرحه

هل من الممكن أن يتحوَّل الخيال إلى جريمة؟ للإجابة عن هذا السؤال، لا بد من العودة إلى خطيئة الجد الأكبر، التي ألزمَتْ عائلتَه لَعنةٌ تمنَع رجالُها من تخطئ سن الأربعين. ف (جريمة الخيال) تبدأ من (خطيئة الجد)، التي اشتملت على رموز تشير إلى قدرة الخيال على (الإبداع/ تحقيق المجد) بإعادة تدوير الواقع! فالجد الأكبر كان (قاطع طريق) في بداية حياته، وقد سطا ذاتُ ليلةٍ على منزل، ولم يكن فيه سوى رجل وزوجته وابنهما الصغير. ولأن الجد كان يملِك قوة عشرة رجال (ولو قيل قوة مائة رجل لما عُدُّ ذلك مبالغة من الكاتب؛ فليس للخيال

ابتدأ الجد طريق الخلود بإزهاق ثلاث أرواح، ثم أصابت اللعنةً أحفادُه، فحُرمَ الرجالُ من تجاوز سن الأربعين

حدود!)، فصرع الأب والابن، ثم صفع المرأة، وهوى عليها، وأطبق كفيه على عنقها ليخنقها، فهاجت شهوته، وواقَع المرأةُ، دون أن ينتبهَ إلى أنها ماتت مختنقةً قبل المواقعة، فأغشى عليه بعد أن قضى وطره من جثتها، من هول الصدمة!.

فالجد/ الخيال ضاجع الموت، في إشارةٍ إلى الانتصار عليه وبلوغ الخلود، بذِكره على الألسن محفوفًا بهالات القداسة المصطنعة التي أضفاها على نفسه، والأساطير التي أشاعها بين الناس. لكن كانت ضريبة خلوده هي هلاك الآخرين... ابتدأ طريق الخلود بإزهاق ثلاث أرواح، ثم أصابت اللعنة أحضادُه، فحُرمَ الرجالُ من تجاوز سن الأربعين. فكأن في ذلك إشارةً إلى ما اقترفه الجنس البشرى من جرائم في سبيل (بضع سنوات) تضاف إلى عمر أفراده! فعلى جثةِ كم فأر تجاربَ قاوَمَ ابنُكَ أو والدُكَ أو والدتُّكَ الموتَّ من ميكروب أو ورم وأخرج له لسانَه وهو ينزلق بجسده الفانى بين أنامل الزمن من سنةٍ إلى سنة؟! وعلى جثةٍ كم برىءٍ بنى الفاتحون العظماء (المُخَلَّدون) أمجادَهم التي يتحاكى بها التاريخ، ونقلوا جيناتهم المعظّمة عبر سلالاتهم الحاكمة لتتسلّط على الناس جيلا بعد جيل؟!

كانت مضاجعة الموت هي طريق الجَد إلى الخلود، الذي مهَّد له إهلاكُ الآخرين، ممَّن سطا عليهم أوَّلا، ثم مِن نسله بفعل اللعنة بعد ذلك. ولذلك كان مآل الإنسان بعد الموت هو القضية المحورية المسيطرة على فكرحفيده (نصف المثقّف). فهو متمسِّكٌ بملذَّات الحياة، ولا يستنكف من إيذاء الآخرين في سبيلها، وفى الوقت نفسه يُشفق من أن يلاقى بعد الموتِ المصيرَ الذي توعُّد الرسولُ به الظالمين؛ فليس لأمثاله في الآخرة إلا سوءُ العداب. ويخشى كذلك أن ينزلق إلى هوَّة العدم، مثلما يقول الفلاسفة المادِّيون منكِرو الألوهية. إذًا، فليبحث لنفسهِ عن حياةٍ بعد الموت، وإن كانت منحَطَّة، على ألا يُخلِّد في جهنَّم، أو يُغيَّب في عَدَم يخلو من الملذّات.

وهذا ما نلاحظه من بداية المونودراما؛ فقد اتخذ من التناسخ حيلةً دفاعيةً في مواجهة العذاب الأخروي والعَدَم، مقرِّرًا أن يتمسَّك بالحياة (وهي صنيعة الخيال أساسًا) على أي صورة، ولو في جسد فأر صغير تتهدُّده المصايد، أو حتى صرصور! كل هذا فرارًا من العذاب والعَدَم! وقد يكون لغايةٍ تطهيريةٍ؛ فهو بطبيعته الانتهازية لا يريد أن يخسرَ كلِّ شيء، أو أن يضع كلِّ البيض في سلَّةٍ واحدةٍ كما يُقال! فإن كان التناسخ يُحتَمَل أن يكون جسرًا لحياةٍ آدميةٍ أخرى مليئةٍ بالملذّات، فلم لا يجازف؟١.

> النقافة الجديدة

وهو يقرن بين العَدَم والنسيان، على النحو الذى فعله قدماء المصريين. تقول (ميرفت عبد الناصر) في كتابها (اللوتس: حكايات زهرة تحتضن الوجود):

«أعطَى المصرى القديمُ أهميةٌ كبرى لقوَّةٍ الأسماء. فما يمكن تسميته -كما يقول كتاب (الخروج في النهار) المعروف بـ (كتاب الموتى)-فهو موجود، وكل ما يُكتَب قابلٌ للذكري، وما تحفظه الذاكرةُ يعيش ويبقى. وبهذا صار الاسمُ مرادفًا للإنسان، ومقياسًا لقيمته في الحياة، حتى أصبح محو الاسم يعنى محوّ تلك الذات. فإزالة (الخرطوش)، الذي يحمل الاسمَ بداخله، كانت عادةً انتقاميةً يمارسها المصرى قديمًا، لمُحوِ اسم الشخص من الذاكرة، وبالتالي مَحو وجوده».

وبطل المونودراما يخشى النسيان/ العَدَم، ولذلك يتمسَّك بالتناسخ، ويُعرِب دائمًا عِن خوفه من أن (ينساه) الناس، ويتمنَّى أن يتذكَّروه بعد موته إن رأوا حيوانًا أو حشرةً أو طائرًا قُربَهم، فلعله تجسُّد فيه! فضى تذكّر الناس له متعة، وكذلك في تُكرار الحياة على أي صورة.

وقد يكون في التناسخ فرصة للتطهُّر. يقول (جـورج سـتيندورف) في كتاب (ديانة قدماء المصريين):

«أما العقيدة الإغريقية فهي كالهندية، تقول بأن هذا التقمُّص، سواء أكان في حيوان طيِّب أم خبيث، لا بدُّ منه للرُّوح بعد الموت؛ إذ هو بمثابةٍ تطهير تكفربه عن الذنوب التي اقترفتها في الحياة الدنيا».

وما كان أحوجَ ذلك الشخصَ إلى التطهُّر من ذنوبه! فقد ارتكب ثلاث جرائم، فاق بها خطيئةً جـدّه الأكبـر، ونصَّب نفسَه بها إمـامًـا للشرِّ والشيطانية!

كان صاحبنا (نصف المثقِّف) في شبابهِ كالكلب المسعور، لا يترك (قطعة لحم أنثوية) إلا نهشها؛ وتلك خطاياه الأولى... وذلك إلى أن ألقاه تهالكه على اللذات في أحضان امرأةٍ مترهِّلةٍ قبيحةٍ، عجز عن مواقعتِها، وهمُّ بأن يذهبَ عنها، فهدَّدَته بأن تتُّهمه بالسطو على دارها وتستنجد بالناس. وحين أغلظ لها القول وأخبرها بأنهم سادة القرية ورءوس عائلاتها، ضحكت ساخرةً، وقصَّت عليه خطيئةً جدُّه الأكبر التى كان يجهلها. فكان حال الحفيد مناقضًا لحال الجد. الجد ضاجع الموت فنال الخلودَ بإهلاك الآخرين، ومنهم أحضاده. والحفيد عجزعن مضاجعة الحياة القبيحة (أى عجز عن التكيُّف معها، والتناغم مع مكوِّناتها) فعُوقِب بمعرفة الحقيقة. ولعلُّ سعيه إلى الحقيقة هو ما استدعى افتضاحَ الحياة بكلِّ ما فيها من منفّرات؛ فثمَّة رابطٌ لا يخفَى بين

حين أراد أن يكفر عن خطىئته تجاه الفتاة البريئة، قرَّر

أن يَنحَلَها بعضًا من كتاباته لتُصبحَ من اللامعات

الوسط الثقافي! ويبرر جريمتَه بان الأرضَ أصلاً مبنيَّةٌ على

الخطيئة

فی

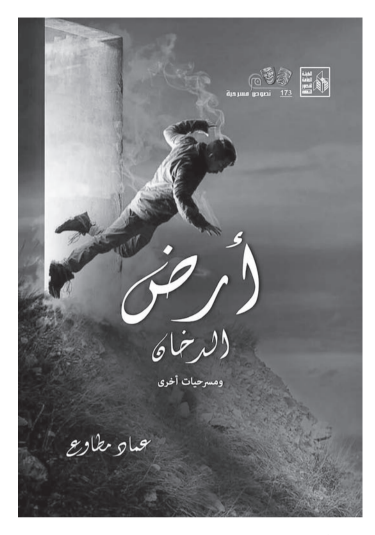
الحقيقة وكشف الوهم وصدمة الواقع.

وإذا كان الجد (الذي يُرمَز به إلى سطوة الخيال) قد اقترف جريمة إخضاع الموت بقوَّته الهائلة وتسخير الحياة، في سبيل خُلودِ الذُكر، فإن حفيدَه ك (امتداد للخيال/ امتداد للجد)، تابعه على جرائمِه، ولكن بطريقةٍ أخـرى، هي تدمير الحياة التي لا يفهمها، ويعجز عن التكيُّف معها، بل وتكشَّفَت له قبيحةً مُنفِّرة، بأن يُدَمِّرَ عناصِرَها، ويُمعِنَ في إذلالِ واستغلالِ كلِّ من ازدانوا برونقِها، بدعوى تميُّزه عنهم، لأنه هو الأقوى...وهل هناك ما هو أقوى من الخيال، في حياةٍ مصنوعةٍ أصلا من الوهم؟! ولعلُّ المرأة المترهلة/ الحياة التي عجز عن مضاجعتها، لو كانت ماتت، لزُيِّنَت لشهوتِه، ولربِّما نال عن طريق جثتِها الخلود، مثلما فعل جدَّه الأكبر... وبئس هذا الخلود!

وهو في هذا يكاد يكون أشدُّ إجرامًا من الجدُّ الذي ضاجع الموت. فقد سعى إلى مضاجعة الحياة وفُشِل، فعرف الحقيقة، وبالرغم من ذلك لم يندم على تشويهه للعالم، بل ظلَّ دون ضميرا وظلٌ يتمنَّى الخلود؛ وظهر ذلك في قوله: «في رأسي أحلام تحتاج إلى ألف عام»... إنسان يعشق ملذات (الحياة) ويتهالك عليها، لكنه عاجزٌ عن مضاجعةِ (الحياة)! وعند هذا الموضع من المونودراما، يتضح مفترق الطُّرُق الذي تنكَّبَه صاحبُنا، واختار طريقَه الإجرامي المرتجِل: إمَّا أن تضاجع الحياة فتقبل قبحَها/ مشاقها وتتكيَّف معها، وإمَّا أن تضاجع الموت فتصبح الحياة أمَة لكيانِكَ الخالدِ الجبَّار الذي لا يَخشَى شيئًا... والمفارقة هنا أنَّ كلا الطريقين يقود إلى الفساد، وأن الطريقَ الذي اتَّخذه هو لم يكن أقل إفسادًا!

يحاول بطل المونودراما أن يَنفِي عن نفسِهِ الإجرامَ، وينشأ صراعٌ لحظى بينه وبين نوازع الخير التي أخمدها في ضميره، ويخادع نفسه بشعارات فارغة، وبالحديث أحيانًا عن القيم الإنسانية، إلى آخر هذه الكلمات التي حفظها، كما بِلِيق بـ (نصف مثقّف)، ولكنه لم يعمَلْ بها؛ إلا أن سخطه على حياته الملوَّثة يغلب كلُّ محاولاته لتبرير خطاياه، ويواصل سرد جرائمه. فالجريمة الأولى -بعد تهتَّكه وسعاره الجنسي الذي أوصلُه إلى (حقيقة الحياة)- هي الاحتيال على فتاةٍ بريئةٍ كانت تخطو أولى خطواتها في طريق الإبداع، واستدراجها إلى شقته لكي يفترسَ براءتها. وحين أراد أن يكفر عن خطيئته، قرَّر أن يَنحَلُها بعضًا من كتاباته لتُصبحَ من اللامعات في الوسط الثقافي! ثم يبرِّر جريمتَه المزدوجةُ بأن الأرضَ أصلًا مبنيَّةُ على الخطيئة، وأن الإنسان الذي لا يقرب المعاصي، به خللٌ في تكوينه (وفي هذا صدًى لقول المتنبى: وَالظِّلْمُ مِنْ شِيَم النَّفُوسِ، فَإِنْ تَجِدْ ذَا عِفَةٍ، فَلِعِلَّةٍ لا يَظُلِمُ)؛ ويستشهد على رأيه بأن الأرض في الأصل ما هي إلا منفي لآدم وحواء.

وجريمته الثانية هي السرقة. فقد خدع كاتبًا ساذجًا يعيش حياةً هي أقرب إلى التشرُّد،



واستغلَّ ثقتَه فيه، فأخذ أوراقه التي دَوَّن فيها مأساته، ونسبها إلى نفسه، ونشرها دون أن يتكبَّد حتى عناء تغيير العنوان... وكان العنوان -للمفارقة- هو: (أرض الدخان الأسود)! وهو لا يختلف عن عنوان هذه المونودراما إلا في وصف الدخان بالأسود! وسوف نعود إلى هذه الملاحظة لاحقًا.

کلّ هذه

مناجاة عابرة

للذات، ىفعْل

السَّكْر، لا بفعْل

صُحوة الضمير

المونودراما مجرد

ولم يقتصر إجرامُه في حق الكاتب الساذج على السرقة، بل طرده بتعالى حين طرق بابه ذات أمسية ممطرة، لكيلا يضيع دقيقة واحدة من مطارحة الغرام مع عشيقته، فانصرف الكاتب، وانتحر أسفل عجلات سيًارة مسرعة! ويبرر الكاتب (نصف المثقف) جريمته هذه تارة بظلم الكاب الذي «ربما كان هو السبب في شقاء العالم أجمع، ولعله المتسبّبُ في الحروب والمجاعات والكوارث التي أصابت الأرض منذ هبط إليها آدم»، وتارة أخرى بإلقاء اللوم على سفينة نوح التي للأسف لم تَغرق لتضع حدًّا لهذه المأساة التي لا تنتهى؛ وفي هذا كشف لكراهيتِه الدفينة للحياة (وإن أحب ملذًّا تِها)... فلذلك عمد إلى تدميرها.

وتتجلَّى هذه الرغبةُ التخريبيةُ في جريمته

الثالثة، حين أحرق عشيقة أبيه بعد أن اغتصبَها، ليتصاعد من جثتها (الدخان الأسود)/ رمز جريمته السابقة. جُنَّ أبوه، وفرَّ من الدار إلى غير رجعة. والكاتب (نصف المثقف) يبرر هنا جريمته بأنْ لا ذنب للقاتل إذا كان المقتول هو من سمح له باقتناصه (بنفس منطق «قتلهُ مَنْ أَخرَجَهُ»)، وما دام المقتول يقدُم للقاتل مسوِّغات قتله، فلا أملَ في هذه الأرض! ثم يصل إلى ذروة الغضب، فيقلب الأرفف، ويبعثر الكتب على الأرض، ويتساءل: «ما فائدةً

ثم يصل إلى ذروة الغضب، فيقلب الأرفف، ويبعثر الكتب على الأرض، ويتساءل: «ما فائدة ويبعثر الكتب على الأرض، ويتساءل: «ما فائدة كل هذه الأشياء بعد أن أموت؟ وهل سيذكرنى يومًا أحد»؛ فقد كفر أخيرًا بالخيال، الذى لم يؤدِّ به إلا إلى الجريمة، التى افتُتِحَت بجدً مضاجعة الموت)، وانتهت بأفعاله البشعة التى عمد بها إلى تدمير الحياة، التى لم يفلح الخيال في أن يجعله قادرًا على التكيُّف معها، فألهمه القدرة على تدميرها؛ لأن الخيال بدونِ حكمة، والعلم بدونِ أخلاق، والثقافة بدونِ ترفع، جواد جامح لا يمكن السيطرة عليه، وبوسعه أن يمر كلَّ شيء!

ونجد صاحبنا فى النهاية يكتب وصيته، متمسِّكًا بالأمل فى الحياة الجديدة (بجسد كائن جديد)، أو التطهُّر من خطاياه عن طريق هذا التجسُّد المرتقب، ويستسلم للمصير الذى يستحقُّه أمثاله، وهو النسيان، فيكتب:

" وصيكم بأن تُحرقوا كتبى كلَّها. لا تُبقوا لها أسرًا الريدكم أن تمحوا أى أشر لى على هذه الأرض، وليُتكم أن تمحوا أى أا الآخر، واجعلوا من دخان حرقى غيمة سوداء تلفُّ الكون».

وفى الختام، يتمدّد على الأرض فاردًا ذراعيه وممددًا ساقيه، بعد أن يحتسى بعض النبيد، ثم تخفت الإضاءة التى تتركّز عليه نائمًا على الأرض كأنه مصلوب، ويُظلم المكانُ بهدوء شديد. ولا نعرف هل انتهت المونودراما بموته، أم إنه نام تحت تأثير النبيذ، ليستيقظ في الصباح التالى كى يواصلَ جرائمَه، على أن تكون كلُ هذه المونودراما مجردَ مناجاةٍ عابرةٍ للذات، بفِعُل السُكْر، لا بفِعُل صَحوةِ الضمير!

الإجابة تكمن في عنوان هذه المونودراما (أرض الدخان) الذي يتوسَّط الغلاف الأمامي للعمل الدخان) الذي يتوسَّط الغلاف الأمامي للعمل الصادر عن (الهيئة العامة لقصور الثقافة)، ومن أسفله اسم المؤلِّف (عماد مطاوع). في اختيار هذا العنوان اعتراف ضمني من المؤلِّف (عماد مطاوع) بأن الموت/ النسيان هما مصير ذلك الشخص المجرم. فكتابه (الذي سرقه من الكاتب الساذج ونسبه إلى نفسه) يحمل الآن –بقليل من التصرف اسم مؤلِّف آخر هو (عماد مطاوع)، فارتدَّت الحيلة عليه، ووقع عليه أخيرًا الانتقامُ الذي يستحقُه!

الثقافـة الجديدة

«ثورة الفانيليا» هو كتاب للمبدعة السكندرية هبة الله أحمد التي تعمل باحثة في الصحة النفسية. صدر الكتاب هذا العام عن دار المثقف للنشر بالقاهرة. يبدو العنوان الفرعي على غلاف «ثورة الفانيليا » بمثابة تأكيد على حرص الكاتبة على إثارة الدهشة والتساؤل لدى القارئ حول النوع الأدبى الذى تريدنا أن ندرج فيه نصوصها. فثورة الفانيليا يتم رصد وقائعها وأسبابها عبر «رسائل من المطبخ». كيف يمكن أن تكون ثورة الفانيليا؟ وما الرسائل التي يمكن أن تكتبها امرأة ترصد ثورة الفانيليا من المطبخ؟!

# المجاز والمطبخ

# المانيليا» هورة المانيليا»

### د. سيد ضيف الله

الرسائل نوع أدبى قديم، منه ما هو رسمى وكان يُسمى بالرسائل الديوانية نسبة لدواوين الحكم، ومنه ما هو غير رسمي أو اجتماعي وكان يُسمى بالرسائل الإخوانية نسبة لما يتم بين الإخوة والأصدقاء من مراسلات. لكن لم ينشغل النقد الأدبي قديمًا وحديثًا - فيما أظن - بدراسة الرسائل الغرامية باعتبارها نوعًا أدبيًا مختلفًا من النوعين السابقين من حيث الغاية منه وطريقة التعبير المتبعة في كل منها.ومن الطبيعي أن تكون سرية هذه الرسائل الغرامية أحد الأسباب التي حالت دون دراستها بشكل نقدى، فهي شأن شخصى بامتياز فلم تكتب للنشر العام. أقصد بالرسائل الغرامية رسائل الناس العاديين لبعضهم البعض، لاسيما أن العشاق كانوا فيما مضى يستعينون بكتيبات يشترونها من عند باعة الجرائد عادة لينقلوا منها أو يتعلموا منها كيف يكتبون رسالة غرامية، ومن ثم كانت تتواتر عبارات وتشبيهات حتى أصبحت عرفًا من أعراف الرسائل الغرامية المكتوبة في زمن

يثور الكتاب على الرسائل الغرامية التقليدية التى كانت تسيطر عليها «الأكليشيهات» والمجازات الميتة

الخطابات الغرامية الورقية.

«ثورة الفانيليا» ثورة على الرسائل الغرامية التقليدية التى كانت تسيطر عليها العبارات الجاهزة «الأكليشيهات» والمجازات الميتة من كثرة تداول الناس عليها دون تغيير. وإذا كانت هيمنة التكنولوجيا على حياتنا جعلت الرسائل الغرامية نوعًا أدبيًا كاد أن يكون قد انقرض دون أن يُدرس، فإن سقوط المسافة بين المبدع والإنسان العادى في عصرنا هذا يجعلنا نتساءل عن مصير الرغبة في التعبير الغرامي عبر رسائل شخصية وكيف تتجسد أدبيًا وكيف تنجو من تقاليد الرسائل الغرامية القديمة لتثور على المجازات الميتة لتقدم وعيًا يثمن لحظات الضعف الإنساني ويعيد الاعتبار للرسائل التي تكتب لكي لا نرسلها لشخص معين، وإنما لتكتشف

بها النذات نفسها وتتحرر بها من قيودها أوتستأنس بها آلامها. فضلا عن ذلك، فإن رسائل «ثورة الفانيليا» تتجاوز مأزق الجندرية لأنها لم تقع في فخ وعي نسوي ثائر يحلق في الهواء بعيدًا عن الملامح النفسية للمرأة العاشقة ذاتها لا سيما مع تبدل أحوال العشق.

تقدم هبة الله أحمد من خلال الإهداء أولى رسائلها بل الرسالة الأم التي تشتق منها رسائل ثورة الفانيليا كاملة. فالإهداء إلى الآخر الذي به تكتمل النذات، وهذا الآخر ليس رجلا محبًا أو محبوبًا، وإنما هو الآخر الندى تجد فيه ذاتها بل ويعيد تعريفها لذاتها. إنه المطبخ. حيث المكان الذي يفتح لها أبوابًا من الحيوات الموازية ليصبح هو الكيان والكائن الذي لا يملها أبدًا.

«إلى الذي لا يملني أبدًا. يفتح لي أبوابًا لحيوات موازية.. شكرًا لأن كلينا يعيد تعريف الآخر .. المطبخ وأنا» (ص٥).

من هذا الإهداء نفهم أن الحياة في المطبخ حياة موازية لحياة واقعية تشعر فيها الذات الكاتبة بأنها عرضة لأن تكون موضوعًا



هبة الله أحمد

للملل. وهذا في حد ذاته، نفي لكل احتمال للشعور بالسعادة. الملل فتور للمشاعر، وفقد للشغف بأى شيء، ومن يشعر بالملل يتألم لكنه قادر على أن يتجاوز شعوره بالبحث عما يثير شغفه ويجدد رغباته، لكن ما هو أقسى من الشعور بالملل هو الشعوربأن شريكك أو الآخر الذي تعيد تعريف ذاتك به قد ملّ منك. وهنا عليك إما أن تتغير لتثير رغبات الآخر الملول أو ترتمى في أحضان الآخر الذي لا يملّ منك أبدًا(المطبخ).

وهنا نجد المطبخ في رسائل ثورة الفانيليا له وظيفة مختلفة عن التصور الشائع لوظيفته في الكتابات النسوية، وبوعى شديد هبة الله أحمد هذين التصويرين المختلفين:

«المطبخ مهربي، محاولة الانفراد بهواجسي التى أصبحت أشبه ببندول ساعة قديم أصابه الخرف يتأرجح بين قدرين ...علنى أتخلص منها.

(...) قالت لى صديقتى: وجود المرأة بالمطبخ لفترات طويلة وشغل البيتهو

أشبه بمعتقل مجتمعي لها، ومحاولة تدجين مستمرة لخيال المرأة.. بوابة لحيوات تمنيت عيشها، ولوحات دموية لانتقامي وفتكي بك قبل اندفاعي لأحضانك»(ص-ص١٤-١٥).

إن رسائل ثورة الفانيليا تميزت بأنها رسائل من المطبخ، وهذا المكان بوصفه موقعًا ثقافيًا شكِّل كل عناصر الرسائل من مُرسل ومرسَل إليه ورسالة. فكتابة رسائل من المطبخ هي كتابة في الغياب، غرضها إحصاء ما في القلب من طعنات، لذا تخرج كلماتنا لازعة مُبهّرة تدمع العين وتسيل الأنف فنتهم البصل بالرغم من براءته بالدموع» (ص٩).

فالكتابة في الغياب ليست كتابة لمحبوب لأنها بالأساس لن تُرسَل له حتى لو طبعت ونُشرت في كتاب، إذ يبدو أن ثمة انتقالا

من مرحلة الكتابة إلى محبوب لتخفيف ما ينوء به القلب أو للعتاب أو لاستجداء وصل العيون إلى مرحلة الكتابة المخيفة «اللاهشة ككلب يركض بكامل قوته نحو عظمة بالحلم، يفيق منه جائعًا يتصبب عرقًا» (ص١٤).

الكتابة في الغياب هي الكتابة بألف ولام التعريف، لأنه لا توجد كتابة في الحضور، فحضور المتلقى يعنى أننا بصدد حوار أو حديث بين طرفين حاضرين، أما الكتابة فهى حضور لطرف هو المرسل وغياب حتمى للمرسل له لحظة الكتابة، ومن ثم فالرسائل ذات معان مؤجلة ولا تكتمل معانيها إلاعند متلق يهمه أمرهذه الرسائل. وبالتالي فغياب المتلقى أو حرمان الرسائل من أن تُكمل معانيها عند متلق حُكمٌ مسبق من الذات الكاتبة على رسائلها بأن تكون تجسيدًا لحالتها النفسية المتأرجحة بين قدرين تريد الهرب منهما.

تواجه الدات الكاتبة حقيقة كتابتها لرسائل لا تصل لمن كُتبت له لكنها تختار أن تستدل على تلك الحقيقة بطريقة غير مباشرة، حيث التشكك في الغاية من رسائلها لأنها لم يتم الرد عليها برسالة واحدة من المحبوب إليها!

«لم تأتني رسالة أبدًا مما يجعلني أتساءل أأكتب لك أم لي ؟!» (ص٨٠).

إنها كتابة في غياب المحبوب الذي يمكن أن يملّ منها لكنها كتابة في حضور الذات أمام نفسها في سياق المطبخ بوصفه الآخر الذي لا يملّ منها ولا يضرض عليها التغير أو التبدل أو أن تكون شخصًا آخر غير نفسها. وبالتالي تأتي رسائل الندات من المطبخ دون تحسينات للكلام ودون مقاطعة ودون خوف من أحكام وتصورات معلبة جاهزة. إنها كتابة تشبه الحديث لمستمع جيد لا يقاطعنا ولا يحكم علينا.

«الكتابة إليك يا كليمى..

هى حديث مكتمل الأركان له صوت واحد هو نقر أصابعي على أزرار اللاب توب أو الاهتزازات البسيطة لحروف الموبايل، أتبادل الأحاديث معك بسهولة، بدون ارتباك، ولا خوف، لا أضيف تحسينات للكلام، ولا أخفى أجزاء منه خشية الملام» (ص١٣٥).

إنها كتابة إلى كليم لا يصدر عنه أي رد فعل سوى رفع حاجب للتعجب أو للتحفيز للاسترسال في الكتابة التي تشبه الحديث. ولهذا، ليست الكتابة كالحديث، وإنما هي مهرب من الحديث مثلما أن

الحديدة

المطبخ حياة موازية للهروب إليها من الحياة خارجه.

إن الهروب من الحياة الواقعية خارج المطبخ إلى الحياة مع المطبخ شديد الصلة بالهروب من الكلام إلى الكتابة. فالذات الكاتبة تفضل الكتابة على الحكى المباشر حتى لا تتكشف بالكلام ندوب الروح المتراكمة.

«أكتب إليك من جديد رسالة لن أبعثها لك أبدًا، أفضل الكتابة عن الحكى المباشر، ففي الكتابة لن تعرف أبدًا إن كانت الحروف تخرج صرعى أو متقافزة من الأصابع، لكن في المهاتفة تكشف الندوب المتراكمة في الصوت.» (ص١٦).

وعلى الرغم من أن الكلام يطير في الهواء؛ فإنه وحده الأكثر كشفًا عن ندوب الروح، لكن كشف الندوب لا يضمن النجاح في الوصول إلى علاج ناجع لها إذا لم يكن كليمك خبيربك أمين عليك. ولهذا قد تكون الكتابة اعتماد على الذات في علاج الندوب حين يكون توثيق لحظات الضعف أمام المحبوب وسيلة الذات الكاتبة للتحرر منه أو للاستغاثة من التورط بالنفس.

«أكتب كاستغاثة متورط بنفسه، (...) أعرف بأننى امرأة قوية، ( ... ) لن تتصور أبدًا طعم الضعف المرفى فمها وعلى أطراف أناملها حينما توثق ضعفها وهذيانها أمامك، ترتجل كل يوم غابة من أحلام وأفكار تنصب فيها متاهتها مهرجانًا.» (ص١٣٤).

الكتابة وسيلة للهروب وللتوثيق في آن لما نهرب منه. ويفضل هذه الوسيلة يمكن إعادة تعريف النذات والآخر وإعادة رسم العلاقة على نحو يحقق التوازن النفسي والتحرر من التورط في الوجود في عالم غير آمن أو مع شخص محبوب لكنه غير أمين عليك ليس لشيء سوى أنه سوف يغدر بك حين يملّ منك.

كتابة «رسائل من المطبخ» هي فعل مبني على تصور للمطبخ بوصفه موقعًا ثقافيًا وليس مجرد فضاء خال من الدلالة الثقافية والاجتماعية. فالمطبخ موقع ثقافي فيه استطاعت النذات الكاتبة أن تحوّله من مكان مخصص للنساء لتجهيز الطعام باعتباره وظيفتها ومسئوليتها وحدها إلى مكان تجهز فيه مجازات تعيد من خلالها تعريف ذاتها بل وتعيد تعريف الحب ذاته ومن ثم تقوم بتمثيل المحبوب الغادر على نحو يليق به في عالم من صنعها وحدها.

فالذات الكاتبة تكرر استخدامها لضمير



الجمع المعبر عن «معشر النساء» لتكشف عن صفات محددة للنساء قد يحهلها القارىء أو المحبوب الغادر المفترض أن ترسل له رسائله.

« فالكتابة لدينا يا صديقي

أقصد به لدينا» نحن معشر النساء، بكاء موثق حينما يخوننا الحديث» (ص١١). ثم تكشفى الذات الكاتبة عن التلامس الجسدى كوسيلة نسائية لتوصيل الرسائل بقولها:

«نحن معشر النساء نشبه القطط كثيرًا فى تمسحن فيمن يحببن بصفة خاصة، ومن حولهن بصفة عامة، نصرح بما نريد عبراتصال جسدى مباشر، أقول أحسنت بضغة على النزراع أو الفخ، أيهما أقرب.» (ص۷٥).

وإذا كان تمثيل الذات النسائية الجماعية باعتبارها قططًا تتمسح بمن تحب، يكشف عن امرأة في علاقتها بمن تحب، لكن تمثيل نمط آخر من النساء الخطرات جاء في سياق آخر؛ حيث نكتشف بناء

علاقة مشابهة بين بعض النساء الخطرات والفلفل الأسود.

«أحب الفلفل الأسود بشكل خاص؛ أعتقد أنه يشبه بعض النساء الخطرات التي تكمن ثورتهن خلف مظهرهن الضعيف، فالفلفل الأسود يبدو متواكلا في بداية حياته حيث ينمو في تعريشات صغيرة مستندة على أشجار ضخمة، أوراقه إبرية رفيعة مع خيط طويل رخو من حبيبات متدلية توازى أوراقهن فتعطيك الإحساس بما تبديه المرأة من تبعية وخنوع، وفي أثناء تجفيف تلك الحبيبات تنكمش ويغمق لونها، وما إن صارت تحت ضرسك تقلب لحظتك في لحظة.. واااااو وعمل جيد.» (ص۷۰).

ومن معجم المطبخ أيضًا تنسج هبة الله أحمد صورة أخرى للنساء كاشفة عن التنوع فيمن بينهن، فالنساء أشبه في تنوعهن بـ «شوربة الخضار»، لتبدأ في رصد صفات المرأة البطاطس والمرأة الفاصوليا والمرأة البازلاء ...إلخ.

«لدى هوس متفرد بشوربة الخضار، كيان دافىء يشبه النساء كثيرًا، فهي براح رحب جميل سخى يحتمل أى شيء وكل شيء، يعج بالألوان وتماهيها بين بهجة الجزر، وحيادية البطاطس، وقوة البازلاء، ونضرة

### تواجه الذات الكاتبة حقيقة كتابتها لرسائل لا تصل لمن كُتبت له لكنها تختار أن تستدل على تلك الحقيقة بطريقة غير مباشرة

الفاصوليا والطغيان الهادر لرائحة الكرافس ...(...) أخبرتني جدتي أن لكل امرأة نكهتها ورائحة تميزها بما يشبه البصمة لكنني ما إن أصنع شوربة خضار حتى أجد المطبخ امتلاً نساء كثيرات حولى، أتين كلهن إلىّ يضحكن ويبكين ويرقصن ويسبن ببذائة، ويهمسن بفحش ووقاحة». (ص٩١).

سبق وأن استخدمت اللذات الكاتبة ضمير المتكلم الجمعى الدال على (معشر النساء)، ومع ذلك لا نجد تحديدًا لها ضمن تمثيل (النساء شوربة خضار)، وذلك لأنها أقامت اختلافًا مع الذات النسائية الجمعية على مستوى المجازحين قاربت بينها كذات كاتبة وبين الضراولة كنموذج تتمنى أن تكون مثله حيث الحلاوة واللذوعة معًا.

«أجد الفراولة شيئًا استثنائيًا .. تشبه إلى حد بعيد امرأة فواحة .. طالما تمنيت أن أكونها. حضور باهر بألوان متقدة، وطعم يجمع ما بين الحلاوة واللذوعة. ذلك التضاد الداعي الرافض على حد سواء يشبه الفتنة المبطنة لكل ما هو حي» (ص٨٠).

وتتطور العلاقة بين الدات الكاتبة والضراولة إلى تمثيل ممتد تضفى عليه ملمحًا دراميًا حين تستحضر صورة أحد العابثين على وسائل التواصل الاجتماعي بالفراولة نازعًا عنها النقاط البيضاء بالإبرة كفعل تشويه غرائبي للفراولة نموذج المرأة الفواحة.

«تذكرت مستاءة صورة على الفيس بوك

تنسج هبة الله أحمد من معجم المطبخ صورة أخرى للنساء كاشفة عن التنوع فيمن بينهن

لحبة فراولة خالية من تلك الحبيبات الرفيعة التي تشبه حبة الخال على وجوه الحسناوات، انتزعها أحدهم بإبرة كروشية صغيرة نتيحة لإحدى نوبات الملل والفراغ أو الدونية»(ص٨١).

وإذا كانت الضراولة نموذج المرأة الفواحة يتم تشويهها خارج عالم المطبخ، فإن الأنوثة الفياضة تتجسد في معجم المطبخ المجازي من ذلك المزيج بين القرفة والفانيليا والندى يشحذ الهمم للتحدى، ويثير الشهية، ويمد النذات الكاتبة بطاقة من اللطافة غير المحدودة.

«أحب رائحة القرفة المختلطة بالفانيليا بشكل لا يُصدق، تثير شهيتي رائحة الفانيليا، وتمدنى القرفة بطاقة من اللطافة غير المحدودة، لسعتها مع حدة رائحتها تشبه الأنوثة الفياضة التي تشحذ الهمم للتحدى» (ص٢٧).

إن إثارة الشهية بفعل مزيج القرفة والفانيليا يعنى أننا أمام فعل «أكل» نهم مصحوبًا بسعادة أو نشوة ما، فالربط بين هذه المزيج والأنوثة الفياضة يسمح بالوصل بين الأكل والحب أو بين الشهية والنشوة، لاسيما أن تمثيل الحبوفق معجم هبة الله المجازي المشتق من عالم المطبخ هو تمثيل لعميلة أكل لمن نحب ليتحول ليكون بعض الذات بالفعل بفعل الهضم أو الاستيعاب أو صهر المحبوب في الندات العاشقة. ومن ثم يأخذ مشهد أكل الحبيب المتخيل أو المرغوب فيه تفسيرًا مختلفًا عما هو دارج في الثقافة السائدة وإن كان البعض يمكن أن يستخدمه في سياق الرغبة الجارفة على الاشتمال الدال على الوصول لندروة العشق. وهو في كل الأحوال مشهد يجسد الحب كما تريد أن تعرفه الذات الكاتبة حيث لا ملل ولا غدر. «وأنا أزج الصينية في الفرن تسألني الشواية التي أهم بإشعالها: هل ستشعرين بالشبع إن أكلتي من تحبى؟

(...) هل تستطيع أن تجيبني أنت يا صديقى؟

هـل سنشعربالشبع إن أكلنا من نحب؟»(ص٤٤).

إن تمثيل الحب باعتباره هضم النذات العاشقة للذات المعشوقة حتى تكون جزءًا منها ، هو تمثيل يعكس تصورًا للحب يتضح بالكشف عن مهارتين مترابطتين فى هذا التمثيل الممتدعبرأكثرمن مشهد؛ المهارة الأولى مهارة صنع الطعام حيث تمنح الطابخة الطعام من روحها.

«جدتى كانت تقول: العجين يأخذ من روح عاجنه»(ص٤٦).

أما المهارة الثانية فهي مهارة تدوق الطعام أو التهام الأنثى من العاشق الذواقة.

«العاشق المتمرس هومن يتقن حياكة بداياته كما النواقة عند الأكل ليلتهم أنثاه/ وجبته الكاملة.»(ص٩١).

إن تمثيل الحب على هذا النحويجعل من الحب خارج عالم المطبخ مشاعر سطحية لا تستحق أن تُعاش فضلا عن أن يُطلق عليها حب. ومن هنا كان من الطبيعي حتى تنسجم المنظومة المجازية الرسائل هبة الله أحمد أن تقدم المحبوب خارج عالم المطبخ في صورة الأطباق الدائرية المسطحة حيث «دائرية الأطباق تذكرني بمراوغاتك، فأنت تهرب من الزوايا الحادة ولا تتفق مع نزاهة الزوايا القائمة، كما أنها تشبهك في تسطيح ألمي كما يتسطح بها الأرزوخيوط المكرونة المتشابكة.»(ص٧٨).

ومن هنا، كان القرار الذي اتخذته الذات الكاتبة منذ قررت الهروب إلى المطبخ لتوثيق ندوب الروح هو القيام بثورة تشبه ثورة الفانيليا فبينما تقوم الفانيليا بطرد الروائح الكريهة من الأطعمة تقوم الذات الكاتبة بطرد المحبوب الذى يسطح آلامها ويراوغها ويشعرها بالملل منها. وهنا الطرد يأخذ شكل تحويله إلى شيء ملقى على أرفف الأطباق لا دور له في عالم المطبخ الذى صنعته لنفسها بنفسها لتعيد تعریف نفسها به.

«لُـــنت بالمطبخ لأنعم بالـــدفء وأتــلــند بتشيؤك في كل شيء» (ص٢١).

وفى الختام أقول، حاولت أن أتلمس شبكة علاقات مجازية قامت هبة الله أحمد ببنائها بوعى شديد فيما أظن، لتكتب لنا رسائل يصعب إدراجها بسهولة ضمن الرسائل الغرامية التقليدية فهى رسائل فيها من التخييل والحبك ما يجعل منها قصًا وإن كان هذا القص قد اتخذ قالب الرسائل عوضًا عن البوح بالحكي.

> النقاضة الجديدة

يستمد الشاعر أشرف البولاقي أساطيره الشعرية من الواقع؛ حيث اتكأ على صناعة الأساطير التي يمكن له أن يعيش من خلالها، ملتحما بخيامها الواسعة عبر دروب اللغة الشعرية، فلكل واحد منا أسطورة يؤمن بها ويدور حولها، بل تصاحبه عبر الزمان والمكان، وقد كان للشاعر القديم أساطيره الخاصة، يحاول أن يخلقها، فتمده بروح الشعر وصوره وأخيلته وموسيقاه، فالبولاقي إذن هو ابن هذه الأساطير الضخمة التي توارثتها الأجيال عبر الزمن. تجلي هذا الحس الأسطوري في ديوانه الجديد «واحد يمشي بلا أسطورة» الصادر عن الهيئة المصرية العامة للكتاب. وهو واحد من الأسفار الشعرية المربكة في تجربة الشاعر، فهو عابر للنصية والزمكانية على حد قول باختين؛ لأن الشاعر يحلق بعيدًا عن العالم، وفي الوقت نفسه مرتبط بحواديت الأرض وقضاياها.

# اساطير الواقع في شعر اشرف البواتقرل

قدّم الشاعر أشرف البولاقي من قبل الكثير من الأعمال الشعرية والقصصية والفكرية، مشغولا بقراءة العالم وقضايا واقعه المازوم. ومن أعماله (جسدى وأشياء تقلقني كثيرا، سلوى ورد الغواية، والتين والزيتونة الكبرى وهند، رسائل ما قبل الآخرة، أشكال العدودة في صعيد مصر، مصر وأنا وثورة الفيس بوك، كتاب

انشغل البولاقي في هذا الديوان الذي جاء في شكل قصيدة شعرية طويلة بخلق أساطيره الشعرية داخل القصيدة، وإن كان العنوان في صيغته المباشرة يقول عكس ذلك، هو يمشى بلا أسطورة واحدة فقط، لكنه يمشى بأساطير كثيرة تتغير بتغير الزمان والمكان، منشغلا بصورة الإنسان الذي يمشى في الحياة متأملا ذاته، فلا يمتلك أسطورة يعيش فيها، لكل إنسان أسطورته التي يخترعها من داخله، مُحَدِّثا العالم الخارجي عنها، وعن أحلامه وطموحاته وأفكاره الإنسانية، فعنوان



الديوان يحمل قراءات متعددة، وفي ظني أن القراءة المنطقية التي تأتى من خلال الفعل القرائي، تتشكل من مفردات ثلاثة (واحد يمشى بلا أسطورة) تشى المفردة الأولى في سياقها التركيبي الحاضرة فيها أن الشخصية الشعرية داخل القصيدة، لاتتميزعن غيرها من الشخصيات الأخريات في العالم المحيط. كما أن المفردة الثانية (يمشى) تبوح بصورة كاملة عن المشي الدائم في ملكوت الله بحثًا عن حقيقة غائبة أنهكت صاحبها في سنوات عمره الخمسين، ففعل المشى نفسه يتماس مع حال الصوفي الذي يمشي بلا هدف أو دليل معين. ثم تأتى الثالثة (بلا أسطورة) مستخدما الشاعر لا النافية التي تنفي صفة الأسطورية عن ذات الشاعر/ البطل. بل تحدد ملامحه الخارجية أنه لا يمتلك مشروعات كبيرة، بل يبحث عن ملامحه الصغيرة جدا في وجوه العابرين على الأرصفة، أو القائمين في ميادين الألم. ومن ناحية أخرى نلاحظ أنه لا يؤمن بأساطير الأولين غير معول عليها، بل راح يفكك ماهيتها، عابثا في وجه الأحجار المظلمة، كي يصنع أسطورته في القصيدة، فتصبح هي الأسطورة الخالدة التي أفنى الشاعر حياته في البحث عنها، كما أن الرموز الأسطورية المخترعة في البدء كانت نواة للعلوم التي نحيا بها الآن في عصرنا الراهن، ففي البدء كانت الأسطورة/ الكلمة إن جاز القول، ومن ثمَّ؛

فإن قصيدة البولاقي تكسر حاجز الوهم الأسطوري المتوارث، لتبنى أسطورة شعرية ذات ملامح جديدة من خلال تشابك الشعرى بالقرآني، فيقول الشاعر: «لماذا قلت لامرأتي استريحي؟ كان حدثني الرواة بأننى سأموت بعد دقيقة خضراء أو آوي إلى جبل فيعصمني من الرؤيا خرجت أنام عند البحر کان قد اختفی <sup>۱</sup>»

تتجلى في المقطع الفائت بنية السؤال المشاغب، لماذا قلت لامرأتي استريحي؟ فيطلب من الزوجة المحزونة أن تستريح، لتعرف حقيقة الحياة التي تحياها الذات الشاعرة في هذا العالم؛ ليبدأ حديثه من خلال صيغة لغوية تعتمد على ثقافة الخبرفي التراث العربي، (كان حدثني الرواة) هذا التركيب اللغوى المكتنز بتراث واسع وثقافة تعتمد على الحديث المتواتر من خلال رواة عدول أو مجروحين، بلغة أهل علم الحديث، وقد استمد الشاعر من هذه اللغة روح ثقافته وفنونها، ممتزجا بحسه القرآني مستدعيا صورة ابن نوح الذى تمرد على دعوة أبيه نبى الله نوح عليه السلام، وقال ساوى إلى جبل يعصمني من الماء، فتحول الماء عند البولاقي في القصيدة إلى الرؤيا، ليصنع بذلك كسرا لحاجز التوقعات عند القارئ، فيستبدل الرؤيا بالماء. وكأن الرؤيا هي استشراف القادم والبعيد والمهمل الذي لن يجىء في الحقيقة.

تبدو حركة القصيدة في شعر البولاقي، قلقة وكأنها على ظهرريح عفية تقلب كل مستقر وعابر، فيرتكز على أفعال شعرية كثيرة داخل سياقاته المربكة، فتصنع لحظات ممزقة بألوانها المتداخلة، متضامة فيما بين فروعها وأنسجتها وخلاياها المجازية. فجاء البحر هدفا فى ذاته، كى تستريح الذات على شواطئه النائمة، فتحدث الكارثة أنه قد اختفى! البحر لن يختفي في الحقيقة، بل صار رمزا شعريا داخل التركيب المجازى، وجزءا من واقع فني مربك. ويقول الشاعر أيضا فى القصيدة نفسها متناصا مع قصة النبى يوسف عليه السلام، مستخدما لغة قرآنية خالصة:

> «أبصرت اثنى عشر حرفا من دمى وحديقة مهجورة والشمس والقمر اللذين وصاحبي ورأيت قافيتي يمن بها على الفقراء والموتى»

يبحث الشاعر عن ملامحه الصغيرة جدًا فى وجوه العابرين على الأرصفة أو القائمين في ميادين الألم

أشرف البولاقي

يقف الشاعر وحيدا أمام قصيدته الشعرية، مرتديا قناع النبى يوسف عليه السلام، ومستلهما الحوار القرآني بين يوسف وأبيه يعقوب عليهما السلام، ومن ثمُّ فإن التداخل النصى ينتج نصا ثالثا مزيجا بين القرآن والشعر، وكأن استدعاء النص القرآنى يمنح القصيدة عالما مفتوحا على تراث إنساني واسع، لتصبح القصيدة في حالة حجاج دائم وحوار إنساني متصل. مرتكزا على استرفاد الموروث بأشكاله كافة. ويقول مستدعيا صوت الشعر الجاهلي، متمثلا في قول عنترة بن شداد العبسى: هل غادر الشعراء من متردم أم هل عرفت الدار بعد توهم فيقول البولاقي:

«هذی دیار أبی،

وتلك مرابعي هل غادر الشعراء ؟ يا هند افتحي طرق الحنود الياب واعتقلوا هناك أصابعي»

تبدو صورة الشاعر القديم ذات طابع فني مغاير في قصيدة البولاقي، حيث إنه يتمثل الحنين في استدعاء صورة الثقافة العربية من خلال ديار الأب ومرابعه المنتشرة في صحراء الجزيرة العربية، مستنطقا صوت هند/ الرمز التي تخاف على حبيبها، تمرد أبيها وهوسه بتفكيك التراث وتنقيته من شوائب الزيف والخيال الندى صنعه المؤرخون والكتبة. وتأتى الجملة السياسية كي تقصف بأصابع الشاعروهي تمثل رمزا لفعل الكتابة ووجع القصيدة وآلامها. ويقول البولاقي في مقطع ثالث:

> «أنا وأحد أمشى بلا أسطورة وأخاف من كتب النحاة! ومن حديث الأنبياء عن القيامة! لأن حرائقي منشورة. تمتد من شجري. إلى كهف.

سيعصمني من الشعراء.

حين يطالعون على يدى وشم الكواكب» يستخدم البولاقى الجملة الشعرية المباشرة من خلال اعترافه الذاتي معلنا أنه بلا أسطورة، ويخاف من كتب النحاة ومن حديث الأنبياء عن القيامة.. تبدو القراءة المباشرة عاجزة عن الكشف، ومن ثمّ يلجأ المتلقى لأدوات القراءة التأويلية فى بنية النص، لتكشف هذه القراءة عن استخدام مفردات ذات حمولات معرفية خاصة فنلاحظ استخدامه لمفردات (النحاة، حديث الأنبياء، القيامة، حرائقي، شم الكواكب) جل هذه المفردات السابقة تصبح رموزا مستعارة، يسلك الشاعر من خلالها دروبا مشغولة بالسخرية من هيبة التراث وتقديسه لدى عامة الناس، بل التهيب من كل ما هو قديم. فيبوح النص الشعرى عن علاقة الذات بمناطق تراثية تحتاج إلى النظر فيها وتنقيتها من شوائب الخيال والغيبيات التي يؤمن بها عامة الناس، بل يخافون من الاقتراب منها. هروبا من سلطة المجتمع وقمعه. يدفعنا نص البولاقي إلى تحريضنا على التمرد التاريخي والكشف عن حقيقة النصوص وصحتها.

> النقاضة الجديدة

# أسطورة المكان واستيهامات الحالة النصية هر المراقع الم

### محمد عطية محمود

فى روايـة «خافية قمر» للروائى الراحل «محمد ناجى»، يبدو الطرح الروائي الجدلى الشائك معانقًا إلى حد بعيد سمات أسطورية وتحولات شخصية باحثة عن دلالات وجودها ومدى عمقها في تاريخ خاص پتعانق مع تاریخ عام (ریما کان مصنوعًا على مستوى الحبكة الفنية التي يرتئيها النص للواقع من حيث الشكل، أو للمناقشة ومحاولة التحليل وسبر الغور من حيث الرؤية الموضوعية للنص الذي يماثل الواقع إلى حد كبير، وقد لا يعادله)، حضرًا في عمق موروث/ تاريخ يلتبسه التخيل والعبث، يشتبك في طور تحولاته مع واقع/ حاضر قد يكون أشد إيلاما وعبثية، ودخولا في منطقة الصراعات النفسية والهواجس التى تنتاب السارد العليم للنص/ الروائي الذي يرتحل عبر مساحات الزمان والمكان ليقدم هذه المعالجة الروائية للواقع أو الصورة المستبطنة منه.. ما يتكئ على جو أسطوري بسحر الواقع، مواز ومشبع بالحكايات والرموز الدالة على المكان/ اللا مكان القابع في الذاكرة، والذى يمثل نموذجا سحريا، ويتمثل للذات الساردة كمركزية نفسية تعطى للعمل الروائي بعدا رؤيويا مؤسسا لحالة من الانغماس والاندماج في تفاصيله، والتورط بالحس الذهني به في طور آخر من أطوار البنية الروائية المتشعبة، والتي تكاد تشبه المتاهة التى يضع فيها النص سارده الموشوم بالحيرة والانغماس في اليقين واللا يقين اللذين تسفر عنهما حالة سبر الغور، ومن

يتكئ النص على جو أسطوری بسحر الواقع، مواز ومشبع بالحكايات والرموز الدالة بما يقبع في الذاكرة

خلال تلك الرؤية المضببة للواقع، أو الواقعة تحت تأثير هاجس الوجود في تلك البؤرة النفسية/ التاريخية التي تنتهج الحفر فى تاريخ الدات المرتبط بتلك الحالة الأسطورية، والمتخيلة في ذات الوقت، وتقليبها على جمر الوجود المخاتل، من خلال العديد من علاقات التناص بين الشخوص والأحوال التي تمثل عصب العمل الروائي.

#### تبئيرالمكان

ذلك المكان الذي يستولى على ذهن المتلقى، ويتفاعل معه انطلاقًا من العنوان الدال الجدلى «خافية قمر»، الذي يكرس له ويلعب على حدوده المعنوية قبل حدوده المادية، أو التي تثير في الذهن تلك الانتقالات الوامضة التي تجعل منه مناطا للعبث والتأثير النفسى الموغل في تركيب الشخصية، ومن ثم تحولاتها التي تمثل حالة من التمرد على الذات والمكان، بتلك

السحرية والغموض التي تغلفه، فمفردتا: «خافية»، و«قمر» تمثلان تلك الإحالة على واقع سرى ريما كان متخيلا في الموروث الشعبي البدائي، ينبئ عن غموض الحالة السردية التالية، ويلعب على تأثيراته كمكون للمكان على مدار السرد وتضاصيله، ما يعمق من سحرية الحالة بداية؛ فالخافية التي تستمد معناها من الخفاء أو الاختفاء أو البعد الما ورائى غير المنظور للمادة، والذي يلهب الخيال ويجعله كالحقيقة أو هو الحقيقة ذاتها، تمثل تلك الحالة الأسطورية التي يصنع منها النص حالته المفارقة، مع اشتعال الالتباس للوهلة الأولى مع مفردة «قمر»؛ فهل القمرهنا هو القمر المادي الذي يختفي ويلوح تبعا لمدارات وجوده، أم أن القمر هنا هو ذاك المعنى المتوارى لتلك الشخصية التي تمثل أيقونة وأسطورة للمكان ترتبط به على نحو ما يشير النص في القول المفتتح للمقطع الثاني الذي يعنونه الكاتب بالخافية:

«هنا على الحد الفاصل بين نور وعتمة، ليل ونهار، لو دحرجتنا الريح قليلا أحرقتنا الشمس، ولو طوحتنا للخلف سقطنا في هاوية العتمة».

ذلك التقديم الذي يعمِّق من قيمة المكان كركيـزة/ بـؤرة تقع في بـؤرة أخـرى أكثر اتساعا على المستوى النفسى الدلالي هي بؤرة الشعور، التي تتوالد بها الحكايات ويعاد تدويرها لبيان مدى التورط والاستغراق في حالة الهوس الجدلية المتشبع بها النص على مداره، وترتكز عليها تلك الاستيهامات التي يسوقها الراوي فيما بعد، كوحدة تالية غير منفصمة عن تلك الرؤية المشبعة بالإقصاء منذ البداية والانزواء في ركن من أركان المكان/ على حافته تمارس فيه النذات بكاءيتها على ما يفرزه المكان من عوامل للدهشة والأسطورة، والاستلاب المعنوى نهاية، كما يشيرهذا المقطع الاستهلالي، ما يدل على قيمة الرمز الذي يبثه في تضاعيف





یلعب محمد ناجی علی عملیات التوازی بین بین الشخصیات الرئیسة فی متن الحکایة

محمد ناجي

الحالة الحرجة المرتبطة بالوجود في المكان، حيث يعمد الراوى لرسم الأبعاد النفسية والطبوغرافية للمكان من خلال قوله: «لم تكن سلمى تهزل حين نصحتنى ألا أقترب من خافية قمر، من هناك تبدأ الخافية، تحت هذا الخلاء الواسع من الأرض ترقد قمر في العتمة، هكذا كتبت لها الحياة منذ حلت عليها لعنة إدريس البكاء، حين يعبر الرجال تناديهم ومن يلتفت تحل به اللعنة، فتنشق الأرض تحت قدميه ويهوى إلى ملكوتها السفلي».

#### جذور الأسطورة، والتناص معها

هنا تتجسد إلى حد بعيد أسطورة تلك المرأة (قصر) التى تعد أيقونة للمكان وللوعى المتجذر في الذهن العام، ويتشربه كل من ينبت على تلك الأرض أو في حدود المكان، لترتبط كل الأفعال والحركات الخارقة في تلك البيئة بتلك الأسطورة التي يستلهمها النص الروائي، ويلعب على وهدة الخرافة والعشق الذي بلا غاية، عشق الرهبة والخوف والجنوح خلف الغيبى والمتوارى ففيه يكمن سر هذا الوجود، حيث يرتبط بها الوعى الجمعى المتوارث تكريسا مفهوم اللعنة التى قد تتناص في الوعى مفهوم اللعنة التى قد تتناص في الوعى الشعبى مع أسطورة النداهة:

«كل بيوت القرية تولى ظهورها لخافية قمر.. من قديم الزمان يجعلون الأبواب

والشبابيك جهة الشرق، أما الغرب حيث توجد الخافية فليس سوى جدران صماء تصد عنهم نواح الغائبين وتدور منازل القرية حول الخافية كهلال يرتكز أحد طرفيه على التلال العالية، وينتهى الأخر عند الجسر الخشبى الذي يعبره الذاهبون إلى المدينة، وحول صدر الهلال تلتف الحقول الخضراء وتدور السواقي».

ذلك الوجود الجغرافي الذي يجعل تلك الخافية جزءًا ملتبسًا ومتعشقًا بالمكان، ومكونًا من مكونات الوجود التي تختلط بتفاصيله ومصادر الحياة فيه، وكمشارك حيوى برغم ما يحمله معناها من قوة خفية جبارة تلتمس دائمًا تلك الهالة السحرية الغامضة التي تورد المهالك، وهو التناقض الذى تشعله المفارقة بين عناصر الحياة والفناء من خلال هذا الفضاء المختار، ذلك الذي يضرب به النص الروائي في أغوار تاريخه الخاص باستدعاء شخصيات ربما التبست بها كشخصية الجد «إدريس البكاء» الذي يمتد تأثيره أيضًا في ذلك الوعى المسكون بالخرافات والهواجس التى تحكم الوجود، وتعمل على توثيق الحالة الميثولوجية التى تضع بصماتها

على الوعى الجمعى لهذه البيئة، وهذا الذهن المنشغل بهذا التاريخ:

«كان للملك إدريس البكاء ساق من خشب وذراع من حديد، حارب فى شبابه حتى ملك هذى القرى والكفور، ونشر خيره على البلاد واستقر له الملك فى كهولته بعد أن فقد يده وساقه فى حروبه الطويلة، فعوصه طبيبه مشكاح عما فقد بيد صنعها أمهر الحدادين، وجعل فى طرفها منجلًا فى حده الموت، وصنع له أمهر النجارين ساقًا من خشب يدب بها بين رعيته ليدبر أمورهم ويوزع الأرزاق».

وهي السمات الأسطورية المنطبعة في ذلك الوعى الذي لا يستطيع الخروج من تلك الدائرة الخرافية التي يصنعها التاريخ الموضوع كما أشرنا، من خلال تلك السمات التي تروى غلة الضمير الإنساني القائم على تلك الهلاوس الجمعية التي يعيش فيها المجتمع وتعتنقها البيئة التي لا تتوقف عن إنتاج المزيد من الخرافات والاستيهامات التي تجعل للحياة في تلك المفازة مستساغة إلى حد بعيد، تعيد إلى الأذهان دائما أسطورة صناعة الرمز الذي يملك مقومات الحلق كإله أو نصف إلهي، كما في التراجيديات الإغريقية، برغم عجزه/ عدم اكتماله المادى.. لتتراءى فيها تلك الأشباح والنماذج بذلك التواتر وبهذه التراتبية في طبقات الزمن والوعي معا، فالوعى الجمعى أيضا يرتهن ويرتبط برمز آخر من رموز البيئة، تمارس الوجود المخاتل في هذا الواقع الجديد الموازي للتاريخ القديم/ المثال.. التي نجدها في شخصية الوالد/ المجروح، الذي يتناص مع شخصية الملك، ويتماهى معه في الوعي بأسطورة جرحه النازف الذي يخلق منه وجودا مغايرا ملتبسا بالتدليس والعار والخيانة، كإعادة إنتاج الحالة الأسطورية بكافة ما ينتقصها من عجز وعدم اكتمال، والذى يشكل وجوده هذا الضغط النفسى الهائل على وعي الشخصية الساردة/ الذات المأزومة بقضية وجودها:

«هو أبى ولكننى لم أر منه إلا أقل القليل، ولا أستطيع أن أخمن طول قامته ولا لون عينيه فأنا لم أشهده أبدا إلا راقدا، يتململ فى الظلال وكل ما أذكره منه ظل ساعده المعدود على الحائط حين كان يومئ لسلمى ونت جوفه وشفتيه الملتويتين تتمتمان بالأوراد ولون الدم النازف من جرحه».

ذلك الجرح الذى يمثل نوعًا من الإسقاط على تأثير التاريخ على الواقع، أو تلك

القافة الجديدة

الظلال التى يلقيها على البيئة التي تتخذ من هذه الشخصية، نمط الولى/ العارف الذى تحاك حوله أساطير الكرامات المسيطرة على أجواء المكان التي تعمق أزمة الشخصية الساردة في فضاء المكان وفضاء الأسطورة الذي لا يتوقف عن التجدد والتشبع بهذه الاستيهامات القادرة دائمًا على تقديم الجديد، فكما لاحت كرامات «إدريس البكاء» وإنجازاته الخارقة، تلوح الكرامات الجزئية الروحانية التي تشتعل بها شخصية المجروح، والتي تقترب بالشخصية الساردة من منطقة الهوس، والدخول في الكرامة:

«فأطرق عبد القهار إطراقة طويلة ظنها الرجال دهرًا ثم أشار إلى فقربوني منه، فمسح بیده علی جبینی، ثم عری بها موطن الجرح ودسها في أعماقه وأخرجها منه مبللة بالدم فمسح بها على وجهى ونادى في الرجال:

انظروا.. إن لهذا الجرح كرامة لا أبوح بها إلا مضطرًا، والله ما حملت به ولا ولدته، وإنما حملته وولدته من جرحي هذا، فأنا أمه وأنا أبوه، ثم دفعته إليها فأرضعته، وها أنذا أشهدكم أنه ابنى لجرحى

كان الدم ينزف حول الجسد ويبلل حواف

تبدو أسطورة الدم كرمز للحياة ومعادل لها بصفته مقوم أساسي لماديتها، هنا مرتبطة بالوجود الحي/ الرمزي لتلك الشخصية المؤثرة في وعي مريديها، ومعاونيها الذين يعملون تحت تأثير الكرامة، تلك الهبة العينية التي تمارس بها شخصية المجروح/ الأب، سلطتها في المكان الذي تحوّل إلى خفاء مطلق تنطلق فيه كرامات مستوهمة تنتقل من الأب إلى الابن بالدم، ومن خلال استيهام أسطوري آخر لتشكيل وجود هذا الولد/ الراوي من خلال شخصية (سلمي) الأم التي يشير إليها المجروح ضمنيًا، وتناصها المقصود إلى درجة التماهي والتوحد على مدار النص، حتى نهاياته المؤلمة، مع شخصية «قمر» التي تمثل بوجودها الميثولوجى والأسطورى خافية

### ضد الأسطورة.. الارتداد النفسى

تبرزهذه الشخصية الهلامية بملامحها الشائهة (عبد الحارس) الذي تتبدل لديه مقومات الوجود من هذه الأسطورية الجانحة إلى البعد المادي الذي قد يقصى هذه الفكرة من وعيه، وينفى بها النص/

النص يرتقى مرحلة جديدة بعتبة جديدة من عتبات التى تشعل البداية من جديد، أو تعمل على إعادة إنتاج الحالة لرؤية جديدة من منظور جديد

يهدم النبوءة أو الولاية التي حاول المجروح أن ينقلها للراوى، وهو لا يملك مقوماتها، وينقلها للواقع من خلال دخوله في منطقة الهلاوس/ اللاوعي التي ربما كان فيها فريسة لصراع نفسى تدور من خلال عملية تفريغه هذه الإشعاعات الوامضة القادمة من الماضي كي تخترق الحقيقة التي يرومها كل هذه السحب الكثيفة من الرماد، ما يجعل النص يرتقى مرحلة جديدة بعتبة جديدة من عتبات التي تشعل البداية من جديد، أو تعمل على إعادة إنتاج الحالة لرؤية جديدة من منظور جديد، والتي تخاطب فيها الشخصية وعيها المبتور بهذه الصورة من صور التحول:

«أراهـن، لا يستطيع مخلوق أن يعرفني ويقول لى «أنت عبد الحارس» شعر الذقن غطى العظام الناتئة وأخفى حدود مستطيل الوجه، وساعد مع شعر الرأس الطويل على تغيير الملامح لتصبح أكثر هدوءًا على الخلفية السوداء».

هذه العودة/ البداية الجديدة لمعانقة الواقع والبعد عن الأسطورة تلك التي ينتهجها الراوي كي يكشف أغوار الماضي/ التاريخ، من خلال تلك الإصابة/ العاهة النفسية تلك التي تجعل الشخصية ترتد في هلاوسها إلى تراكماتها النفسية المؤدية إلى هذه الصورة الشائهة، الناتجة عن واقع يغلب عليه الهاجس الغيبى والعجائبي، غير الممكن التحقيق، والمؤدية إلى واقع أكثر تشوها وسوءًا ربما وقع تحت تأثير المخدر أو الدخول في دهاليز النسيان بمعاقرة ما يساعد على ذلك، تلك الحالة الذهنية المتوغلة في الذات

وهو ما يرتبط بشخصية أخرى تطفو لتؤثر ربما تأثيرًا إيجابيًا عكسيا في خلخلة

الوعى بالنسبة لذهن الراوي/ صاحب السيرة الدى بدأت سيرته من أعماق تاريخه، حتى ليضطرب هذا الإيقاع وتهتز صورته لتنتج هذه الصورة الجديدة المغايرة، وربما جنحت لتقويض الأسطورة في صورها المتعددة بدءًا من الكرامات:

«على مدخل دار المجروح ترجُّل عمى عبد الغفار عن حماره وأزاح الناس عن طريقه بعصاه السوداء المقوسة، وفي مرقد المجروح مال فأزاح الملاءة وقبِّل الراقد في جبينه، ثم انتصب في المشهد مائلا على عصاه السوداء وراقب الراقد هامسا: «أنت أتلفت

أمام الباب تجمعوا يحدثونه، تكلموا عن المرأة التي هي سلمي، والجرح، والصبي الذي هو أنا، لكنه دفعهم بعصاه واعتلى حماره الأسود المضراط، وصاح: أين الولد؟» تلك السمة من الاستقصاء التي يتعامل بها الراوى مع النص بحدق التنقل بين السرد والحكى والتقاطع بينهما، ما يحاول إماطة اللثام عن الحقائق التي تحاول كسر الثوابت وتجريد المقدس من صورته البهية المشعة، وما يستتبعها من التشكيك والارتياب في كل شيء، وهو الأمرالذي تقود إليه مفاتيح الحالة النصية من خلال وجود تلك الشخصية الجدلية «عبد الغفار» التي تقلب منظور القيم لدى السارد وتعمق فيه الاغتراب عن المكان وعلاقاته اللصيقة المرتبطة بالذهن، ما يحدث هذه الخلخلة، حيث يتوجه الخطاب الجديد على الوعى من خلال تلك الشخصية المفصلية، إلى تلك الذات التي تبدأ في تحويل مساراتها:

«لم تكن هناك امرأة تغويني أو تخطفني. ناديت وناديت ولم تظهر، كانوا يكذبون، تخاريف الفقر والخوف، في ذلك المساء قلت لنفسى: «لتمض إلى الأمام يا عبد الغفار، أمامك بلاد كثيرة وسماوات لا تنتهى». رحلت من بلد إلى بلد، ثم عدت لأستقرفي هذه المدينة الصغيرة على مقربة من بلدنا وأهلنا، لكنني لم أعد إليهم أبدا إلا حين بلغني نبأ أبيك، عدت فقط لأخطفك من بينهم.. كان يحكى وأنا على حماره أتشبث به من خلف».

### مركزية الحالة النفسية

هذا الاتباع الجديد، أو الحالة الخارجة من رحم الخيال والهلاوس والغيبيات إلى براح الحقيقة أو المادة الملموسة في الواقع الجديد خارج حدود المكان القديم الممسوس بالخرافة والخيالات والوقوع فى وهدة الاستلاب والتغييب، والانتقال إلى العلم للبداية من جديد.. لم يسلم من وهدة الخرافة التي انتقلت مع الصبي لتسكن ذهنه وخياله ولا تضارقه، بعيدًا







عمليات التوازي والتماهي بین الرئيسة فی متن الحكاية

> عن مركزية المكان، إلا أن مركزية الحالة النفسية تفرض طقوسها على تلك الحالة من المطاردة التي نطفو معها فكرة النداهة مرة أخرى ليتناص أيضا «شخصية عبد الحارس» مع «شخصية عبد الغفار»، مع توالى النداء وتتابع الأصوات غير المرئية مصادرها على الوعى المضطرب، من خلال تلك الفكرة القديمة والمتجددة في الوعي المتدنى المتعلق بالمجتمعات التي تتمسك بالغيبيات وتصنع منها طقوسا تقترب من طقوس الأسطورة الخاصة بها، تلك التي تتماهى فيها الحدود الفاصلة بين الشيء وشبيهه وإن كان في موضعين وزمانين مختلفين:

«جرينا معاحتي هبطنا الخلاء، وهناك رأيت ما رأى برعى، عظام رأس عليها آثار جلد وشعر، وقد طمرت الريح مكان العينين بالتراب وطمرت الفم أيضا وعلى غيربعيد عظام يدين وأصابع منفرطة، كان أحد الفخذين غائرا في الرمال والآخر ملقى على سطح الأرض متعامدا على الجسد وقد ظهر مكان العورة جليا. في نهاية الساق استطعت أن أميز بوضوح خلخالها الفضى، قلت لبرعى: «إنه خلخالها.. خلخال سلمى بنت العربان».

لعنة التاريخ.. نهاية عبثية

يأتى الضغط على الوعى بكل مسببات الألم والدوران في فلك الأسطورة التي تتجدد برغم أي شيء، طالما هي كامنة

النص یلعب علی الشخصيات

بمضرداتها المادية التى تعمل الحالة الذهنية على إثباتها وإلصاقها بالمكان أينما ذهبت الشخصية المتورطة فيها ذهنيًا ونفسيًا وزمانيًا، وحلت، لتعمل العودات/ البدايات المتجددة/ إعادة الإنتاج، على إثارة هذه النزعة المرتبطة بالهلاوس والصور المتخيلة والمرويات المنتحلة، مع الوقوع في فخ الحالة النفسية المأزومة؛ فالنص هنا يلعب على عمليات التوازى والتماهى بين الشخصيات الرئيسة في متن الحكاية، لتلتبس «سلمى» الأم، بالمرأة الأسطورة «قمر» في إشارة خفية لتكرار الغواية والفتنة واللعنة والدخول في جدل الحقيقة الغائبة التي تثيرها الشكوك والمرويات حول تلك الشخوص، كما تعامل النص تماما مع فكرة التماهي والتوازي فى فكرة العجز الباطنى المتوارث بين شخصيتي: الملك إدريس، والولى المجروح صاحب الكرامات المتوهمة، في محاولات لإحياء التواريخ واستيلادها من رحم شىء بسرعة غريبة اندهشت لها: «لماذا بعضها في سلسلة لا تنتهي، وفي ميراث يا حفيد الزبّاء».. أغلقوا باب السيارة، للدم لا يتوقف يعيد إنتاج الحكاية التصق وجه صاحبي بالزجاج ونظر إلى ويختمها بخاتم التكرار والاعتياد برغم رسوخها في الذهن كأسطورة وكتيمة بعيون دامعة».

لعنة التاريخ يا صاحبي، ماذا نستطيع أن نفعل؟ في صحتك». ذلك الحوار المتخيل الدى ربما كان هلاوس الندات مع ذاتها قد يضع بعض النقاط على الحروف في حالة من الالتباس والاندماج لمحاولة إسقاط التاريخ على الواقع وما فيه من تحولات، لتقع هذه اللعنة التي عبر عنها الحوار لتشيد عالما غيرمتجانس الإيقاع لا يستقيم لعائش في الخيال أن يعتاده أو يسايره، فكل السلوكيات المريضة الواقعة تحت تأثير الهلاوس والتخيلات الدالة على التغييب تتحكم في مسار العلاقة التى اتجهت تماما إلى الداخل وهوس العلاقة الأسطورية بالماضي/ التاريخ برغم محاولات تلويث سمعته بالشكوك والمواقف الدالة عليها، والالتباس ومحاولة الوصول إلى اللاشيء، من خلال هذه النهاية العبثية التي يكرس بها النص الروائي لفكرة تقويض الأسطورة، وبقائها رهينة الهلاوس والخيالات المريضة التي تعمق أزمة الاغتراب، تلك الأزمة الحقيقية التي تعانى منها نلك الشخصية المزدوجة/ المنشطرة من داخلها بين شخصيتين تتصارعان على الحقيقة، باختراعه لشخصية حفيد الزبّاء (الشخصية التاريخية) التي ما هي إلا وهم يضاف إلى وهم الشخوص الأخرى الخارجة من رحم التاريخ غير المجدى: «في الخارج دوى بوق السيارة، ثم رأيتهم فجأة يدفعون باب البار بسواعدهم القوية ويحملونني إلى السيارة، تم كل

أنثروبولوجية تسجل حضور الإنسان في المجتمعات التي لا تأبه بالعلم وترزح تحت الخرافة والجهل، وهو ما يدل عليه الحوار مع صديق الخمارة في الحالة الآنية التي

يعود إليها السرد ليعمق من المقابلة بين الماضي والحاضر بأسوأ ما فيهما:

حفيد الزباء والقرعاء والهتماء وأى امرأة

هئ هئ، في صحتك، ولكن ملامحك

«تحسست ملامحه بنظراتی: مازالت بي ريبة.. هل أنت حقا هو؟

حفيد الزباء؟

تغيرت كثيرا

تريدها، كلهن.....

بعد صدور مجموعتها القصصية الأولى «من مقام راحة الأرواح» عام ٢٠١٦، تعود إلينا القاصة المندعة مربم عند العزيز بعملها الروائي الأول، والذي يحمل عنوان «هناك حيث ينتهى النهر»، والصادر هذا العام عن دار «الكتب خان». تأخذنا الكاتبة من خلال السرد إلى رحلتها للبحث عن قبر أبيها لتتعرّف عليه ولتقرأ الفاتحة على روحه في المواسم والأعياد، وبالفعل تشرع في السفر إلى مدينة «رشيد»؛ حيث ينتهى النهر، للسؤال عن عائلتها هناك، من خلال صورة عثرت عليها في صندوق قديم لوالدها يحتفظ داخله بالصور والأوراق.

# ثلاثية الفقد والهزيمة والبحث عن المجهول شبناك حيث ينتهى النهي» به

### جمال الطيب

تتعرض «سلمى» للإغماء إثر المجهود الذي بذلته في دوامه البحث، ويتم نقلها إلى المستشفى، وبعد الإفاقة تتعرّف على «جميلة» وشقيقها «مصطفى» اللذين قاما باصطحابها إلى المستشفى دون معرفة سابقة. وقبيل المغادرة

يتم تبادل أرقام الهواتف وتعود إلى القاهرة. وما كدنا نتفاعل مع سير الأحداث إلا وتأخذنا «مريم عبد العزيز» إلى منعطفٍ آخر بداية من الفصل الذي يحمل عنوان «زيارة جديدة» تقوم بها «سلمى» لمدينة «رشيد»، ليبتعد مسار رحلتها تدريجيًا عن هدفها الذي انتوت عليه فى البداية، وتصبح مدينة «رشيد» وما يحدث فيها هو شغلها الشاغل طوال الرواية؛ إذ تصطحبها «جميلة»، أنقى وأطهر شخصيات الرواية، والتي استفاضت الساردة في إبراز خصالها الملائكية وشفافية روحها، فهي تشع حب وإنسانية تنشرهما على كل محيطها من الأهل والجيران. تقول عنها: «جميلة إذا ضحكت تجبرك على الضحك معها، وإن بكت تجد نفسك تلقائيًا تشاركها الألم» (ص ١٥٦). تأخذها «جميلة» إلى عالمها البعيد عن



مريم عبد العزيز

غير الشرعية -عبر البحر- إلى أوروبا، ليلقى العديد من الشباب والأطفال، بل وأسر بأكملها حتفهم غرقًا. فباتت مهمتها التي وضعتها نصب أعينها بحكم عملها كصحفية.

تتجانس «سلمي» وتتعايش مع عالمها الجديد؛ الذى وجدته زاخرًا بالإنسانية رغم الحزن الذي يكسو سماءه ويحجب عنهم الضرحة، وكأنها عثرت على «سلمى» أخرى بعيدًا عن «سلمى»

تناولت الرواية قضية الهجرة غير الشرعية وما يتتبعها من مآسى

النقافية الجديدة

94

العاصمة، عالم يُعانى من هموم ومعاناة لم

تعرفها.فهناك تتكشّف لها مآسى الهجرة

التي تركتها- غير آسفة- هناك في القاهرة. تبلغ الأحداث ذروتها عندما يتكشّف أمام «سلمى» الوجه الحقيقي البائس لظاهرة «الهجرة غير الشرعية»؛ والتي نطالع أخبارها في الصحف أو على شاشة التلفزيون، دون أن نعيرها اهتمامًا، بل ونلقى باللوم والتقريع على هؤلاء الذين ألقوا بأنفسهم إلى التهلكة طواعيةً. لكن على أرض الواقع، ستختلف هذه النظرة المحدودة الأفق، وتأخذ اتجاهًا معاكسًا؛ حيث الحروب والفقر والحالة الاقتصادية هى الدوافع لخوض هذه المغامرة غير المأمونة

من خلال معايشة «سلمي» وبمساعدة «حامد» مدرس التاريخ النازح من الإسكندرية إلى رشيد، وإعجابها الخفي به، وسعادتها لملازمته لها، نتعرِّف على عملية التهريب التي تقوم بها عصابات إجرامية نظير مبالغ مالية تتحصل عليه من راغبي السفر الذين يحملون جنسيات مختلفة، جميعهم هاربون من الحروب القائمة في بلادهم والتي تجبرهم على النزوح إلى الدول المجاورة، والتي في الكثير من الأحيان ترفض لجوءهم إليها لعلاقات سياسية تربطها

> تدور أحداث الرواية فى ثلاث مدن: القاهرة ورشيد والإسكندرية



ببلادهم، ويصبح الخيار أمامهم: إما الحبس أو الرحيل.

وهناك أيضًا المصريون مثل «عماد» ابن «أم بطة» الذي غرق وهو يبحر في طريقه إلى مدينة «تورينو» بإيطاليا، «متولى» الدمياطي الذي كسدت تجارته في الأخشاب ففكر في الهجرة، وكُتبت له النجاة، ولكنه أُصيب بصدمة عصبية بعد علمه بغرق أسرته ليتحمل ذنبهم طوال حياته، و«حسين» خطيب «جميلة» الذي لم تصلها أخباره منذ مغادرته «رشيد»، ولا تستطيع «جميلة» أن تصدق الكلام المتداول بغرقه قبل أن يصل إلى إيطاليا.

يتجمع راغبو السفرفى حجرة ضيقة تشبه الزنزانة يُطلق عليها «المخزن»، يقوم بحراستهم رجال مسلحون لا يتورعون عن إطلاق الرصاص عند أى بادرة مخالفة تصدر من أحدهم يرونها تمسّ هيبتهم؛ ينتظرون إشارة البدء لنقلهم مكدسين بعربات النقل إلى شاطئ البحر حيث تستقر قوارب صغيرة تنقلهم إلى مركب كبير خارج الحدود الإقليمية، ثم السيربهم إلى جزيرة «لامبيدوزا» المنفذ المثالي للمهاجرين إلى أوروبا عبر البحر؛ حيث ينتظرهم المصير المجهول، لمن ستكتب لهم النجاة، كمهاجر غير شرعى لا يحق له الإقامة وسبل العيش اللائقة.

وعن لحظة وفاة «جميلة» التي لقيت حتفها، غرق المركب التي كانت تستقلها إلى «إيطاليا»، للقاء حبيبها، تقول «سلمى» بأسى وحزن شديدين: «كنت أتصوّر فَقُدهم جميعًا، لكنني كنت أرى جميلة حاضرة دائمًا. تلملم أحزان المدينة في حِجرها، توِّدع الجميع وتبقى بحزنها الأبدى خالدة كآلهة الأمومة عند القدماء» (ص ۱۷۷).

أحداث مأساوية يكتنفها الحزن والفقد تدفعك للتعاطف مع هؤلاء المغامرين، بدلا من أن تصب غضبك عليهم وتكيل لهم السباب، وقد تصل بالبعض أن يعدّهم في زمام المنتحرين.

إذا تسنَّى لنا تنحية الركيزة الأساسية للرواية، وهى الهجرة غير الشرعية إلى أوروبا وأسبابها ودوافعها، نجد أنفسنا أمام رباط خفي بين شخصيات الرواية، وهو «الضراق أو الفقد». فشخصيات الرواية جميعها تبحث عن شيء فقدته، ويظل يلازمها هذا الفقد ويعكّر عليها صفو حياتها.

وللفقد خطوط عديدة متشابكة مختلفة الألوان، فهناك الفقد عبر الغياب في العالم الآخر، كما في حالة «سلمي» التي فقدت والدها، و«جميلة» التي فقدت خطيبها «حسين» الذي مات غرقًا وراحت لتبحث عنه وتلتقيه في

أعماق البحر حيث يرقد، و«أم بطة» التي فقدت ابنها «عماد» ولا تـزال تتفحص وجـوه جثث الغرقى بحثًا عنه.

وهناك فقد داخلي حسى، لا يشعر به ويعاني منه سوى صاحبه. وهو ما لمسناه لدى «حامد» المفتقد للأمان ومعاناته من الملاحقة الأمنية وتهديده بالاعتقال، وكذلك «مصطفى» شقيق «جميلة» سمسار البشر الفاقد لراحة الضمير بعد تسببه في وفاة «حسين» صديقه وخطيب شقىقتە.

وأخيرًا «فقد الأحبِّة» بفشل قصة الحب التي جمعت بين «سلمى» و«حامد» ولم تكتمل وكُتب عليهما الضراق دون إرادتهما.

ولكن كل هذه الخيوط تتجمع وتصبح كتلة واحدة عند شاطىء البحر، لحظة البحث عن المفقودين أيضًا، ولكن بمعناه الحسى والمادى، وهو الغرق في البحر.

استطاعت مريم عبد العزيز ببراعة تحسب لها أن تغلُّف هذه المآسى والأحزان بشكل إبداعي، فاللغة التي تكتبها فصحى دون تقعِّر، واستخدامها للعامية عندما تستنطق شخوصها، بل وباللهجات المحلية التي يتحدثون بها، فنسمع القاهرية «سلمى» وصديقتيها «سارة» و«ياسمين»، والرشيدية «نسبة إلى مدينة «رشيد» عند حديث «جميلة»، وهناك «الشامية» تتحدث بها أسرة «عصام» السورى وزوجته وبناته.

وكذلك براعتها في سرد التفاصيل لبعض المشاهد وتجسيدها بالحركة والصوت والصورة مما يجعلها تنبض بالحياة، وسنتبين ذلك جليًا في مشهد «أم بطة» وهي تتفحّص جثث الغرقي بالمستشفى كمحاولة للعثور على جثة ابنها «عماد»، وكذلك تنقلها في سردها للأحداث بين الأماكن التي تدور على أرضها: القاهرة، ورشيد، والإسكندرية.

كما يتعدد الرواة للأحداث، فهناك الراوي/ السارد العليم الذي ينحصر دوره في التعقيب على الأحداث بالتمهيد لما هو آت والتعليق على ما حدث، وكشف اللثام عمًا قد يعتريها من غموض، ثم تراجعه تاركًا السرد لشخوص الرواية: «سلمي» و«حامد» ليقوما بدور الراوي لسرد أحداث هي أقرب للمونولوج الداخلي.

جاءت الرواية متماسكة متلاحقة الأحداث؛ حيث يحمل كل فصل عنوانًا يتناغم مع ما يحمله من تفاصيل، فتظل طوال القراءة في حالة من الشغف والترقب لحدثٍ ما يتجدد بين لحظةٍ وأخرى. كما تناولت الرواية أفكارًا عديدة استطاعت «مريم عبد العزيز» أن تغزل منها نسيجًا واحدًا متجانسًا مختلفًا ألوانه، وإن افترش اللون الأسود أرضيته!.

الجديدة

كتب • سبتمبر 2022 • العدد 384

صدرت مؤخرًا للناقد والمترجم والشاعر ومدرس الأدب العربي الحديث ونقده بكلية الآداب، جامعة القاهرة، د. هشام زغلول، ترجمة كتاب «النقد الثقافي.. النظرية الأدبية وما بعد الحداثة» لـ «فنسنت ب. ليتش»، عن المركز القومي للترجمة، وهي ليست الأولى لزغلول، إذ صدر له من قبل «أوقات مصرية: إطلالة من ضفاف النيل» عن مركز اللغات والترجمة بجامعة القاهرة ٢٠١٦، «النقد الثقافي ما بعد البنيوي»، مجلة ديوجين، العدد الأول، يناير ٢٠١٧، وتعد هذه الترجمة هي الأولى إلى العربية لهذا الكتاب المهم الذي أصبح مرجعًا رئيسًا وأساسيًا في معظم الدراسات التي تُعنى بالنقد الثقافي، وكذلك الدراسات الثقافية.

## ﴿﴿ النَّهُمُ النَّالِي النَّالِي النَّالِي النَّهُمُ النَّالِي النّلِي النَّالِي النّلِي النَّالِي النّلِي النَّالِي النّلِي النَّالِي النّلِي النَّالِي الن

### رؤی ناقد متمرس ومترجم شاعر

### و مصطفى القزاز

تقع الترجمة في مقدمة تحت عنوان «كلمة المترجم»، ومقدمة المؤلف، وثمانية فصول، وخاتمة. أما كلمة المترجم فهى بمثابة دراسة للكتاب المترجم نفسه؛ يناقش فيها مقولات نقدية مثل «موت النقد الأدبى»؛ تلك المقولة التي تقوم على تصور مغلوط لعلاقة النقد الأدبى بالنقد الثقافى، من قبيل الإحلال والإبدال، والتي تأتي فى سياق سلسلة من مقولات الموت شهدها أطراف المنظومة النقدية فمن موت المؤلف لموت الناقد لموت النقد نفسه، في متوالية عجيبة بدت مغرية للبعض. ويرى المترجم أنه لو تتبعنا موقف ليتش من مقولة «موت النقد الأدبي» لوجدنا أنه يراها علاقة تكامل لا تضاد. ويرى المترجم أن الدراسات الثقافية لا تحل محل الدراسات الأدبية؛ ذلك لأن الدراسات الأدبية قد لعبت دورًا مهمًا في حياة المجتمعات الغربية. ويربأ المترجم أن تكون مقدمته لهذا الكتاب عرضًا مختزلا لفصول الكتاب الذي يبدو المترجم حريصًا على أن ينقله للغة العربية حتى يفيد منه المهتمون بهذا النوع من الدراسات التى تعنى أصلا بالهامش



د. هشام زغلول

وتستقصيه. ويشير المترجم إلى أن هذا الكتاب هو الثانى من مؤلفات ليتش المقدمة للقارى العربى من خلال المركز القومى للترجمة، وكان عنوان الكتاب الأول «النقد الأدبى الأمريكي من الثلاثينيات إلى الثمانينيات»، وقد ترجمه الدكتور محمد يحيى وقدمه

الهدف المحورى لهذا الكتاب يتمثل فى الدفاع عن النقد الثقافي في ضوء الفكر ما بعد البنيوي

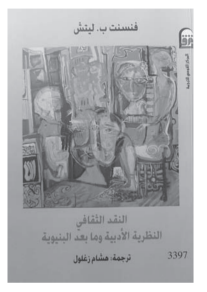
النقافية الجديدة

الدكتورماه رشفيق فريد، وأنهى المترجم مقدمته بكلمات تشى بعظيم الوفاء لأستاذه الراحل الدكتور جابر عصفور، قائلا: «ولا أظن أحدًا ينافسني سعادة بصدورها -يقصد ترجمة هذا الكتاب- مثله. والأبجدية على ثرائها لا تكاد تسعفني بما يوفي شكره لقاء ما بـذل بحب ورحابـة صـدر، طيب الله ثراه وتغمده بواسع رحمته وغفرانه» (ص۱٤).

أما مقدمة المؤلف فهي تتعرض لعدة أمور، منها استعانة نقاد الأدب بمداخل اجتماعية وتاريخية وسياسية ومؤسساتية لدراسة ما يتعرضون له من مواد إبداعية. وأن الهدف المحوري لهذا الكتاب يتمثل في الدفاع عن النقد الثقافي في ضوء الفكر ما بعد البنيوي، وفى المقدمة يُعرِّف ليتش الثقافة بأنها «الممارسات الفكرية والفنية، لا سيما الأدب والموسيقي والرسم والنحت والمسرح والفلسلفة والنقد، كما تصف عمليات الارتهاء الفكرى والروحي والجمالي، كما تشير إلى نمط الحياة المائز لجماعة أو شعب ما أو للإنسانية جمعاء، كما تشير إلى صقل الذائقة والبصيرة والفطنة، وتشمل الثقافة أيضا الأخلاقيات والأعراف والأساطير والمؤسسات وأنماط التفكير» (ص ١٦) وتتطرق إلى عناية الدراسات الثقافية بثالوث الإنتاج والتوزيع والاستهلاك، وغيرها من القضايا التي يشتبك ويتحاور فيها ليتش مع نقاد الأدب ومنظرى البنيوية وما بعدها، مصرحًا بأنه يعتبرهذا الكتاب محاجة لبعض الشخصيات المؤثرة والمختارة بعناية، وأنه قد اقتفى الأثروفكك شفرات النقوش الحجرية في سبيل إبراز المواقف المتعارضة. ويختم ليتش مقدمة كتابه ذاكرًا أن نزرًا يسيرًا من فصول هذا الكتاب ورد ضمن إصدارات باكرة لبعض مؤلفاته، كذلك يحوى بعض الأفكار التي طرحها في محاضرات ألقاها في

يُعنون الفصل الأول بـ «تحليل النَّظم»، والنظم المعنية في هذا الفصل هي «نظم العقل» و«نظم اللاعقل»، وفي هذا الفصل يسائل ليتش ثلاثة نصوص معاصرة، يرى أنها بالغة التأثير في إطار النقد الأخلاقي، وقد آثر أن يكون اثنان منها منتميين لما بعد البنيوية، معللًا بأنه يفعل ذلك كي يوضح بصورة عملية آليات تعالق النقد والنظرية الأدبية بنظم العقل، وتندرج تحت هذا الفصل ثلاثة عناوين أساسية، هي: نظم العقل، المساءلة الثقافية ما بعد

### يوضح الكتاب بصورة عملية آليات تعالق النقد والنظرية الأدبية بنظم العقل



«موت النقد الأدبى» مقولة تقوم على تصور مغلوط لعلاقة النقد الأدبى بالنقد الثقافى

البنيوية، المعايير الأخلاقية. ومن ثم يختم هذا الفصل طارحًا أربع نقاط عامة تتعلق بالنقد الثقافي والسياسات الأخلاقية، مضادها: أن العلاقة بين الأخلاق والسياسة والنقد معقدة للغاية وأن نظم العقل حتمية ومفيدة للتحليل الثقافي، تجاهل النقد المعاصر لقضايا العرق والجنس والطبقية، ما تزال الممارسات التي تأخذ شكل الاستجواب والمقاومة والرفض يُنظر إليها على أنها انتهاك فاضح لقيم الشعرية والجمالية، المساءلة الثقافية تقتضى

القيام بتحليلات نصية ومؤسسية للقيم والممارسات والتعمق في الأسباب والأعراف والنتائج اللغوية والمعرفية والاجتماعية والاقتصادية والتاريخية والسياسية والأخلاقية والجمالية، معللًا ذلك بأنه عندما يتعلق الأمر بالنواحي الثقافية؛ فدائما ما يجد المرء نفسه وسط تشابك نظم العقل أو اللاعقل.

فى الفصل الثانى وعنوانه «إجازة و(حظر) الخطاب الأدبى» تندرج تحته جملة من العناوين المتعلقة بالمؤلف بوصفه شخصية عامة، من قبيل: المؤلفون بين العام والخاص، مهام المؤلف، المؤلفون التاريخيون، الكتاب الملحميون والتاريخيون، وجميع تلك العناوين تتشابك مع قيمة المؤلف في العمل المنتج سواء كان إبداعيًا أو نقديًا؛ تلك القيمة المتعالقة تعالقًا أصيلًا مع الثقافة، ذلك لأن المؤلف يُصور أفضل ما يصور عند اعتباره شخصية عامة وخاصة، تلك الحجة التي تعمل كبديل لنظم العقل، مع ربط الخطاب الأدبى بالنص الاجتماعي. وبوصف المؤلف نقطة التقاء سسيوتاريخي، ومتحدثًا باسم عدة مصالح وقيم، واعية ولا واعية، وهوما ينفتح بالخطاب على التحليل الثقافي والمساءلة الثقافية

أما الفصل الثالث الذي عنوانه «أسلبة اللغة (الشعرية) والبلاغة الجديدة» فهو ينقض الممارسات الشائعة لتوصيف اللغة الشعرية كما لو كانت مستوى لغويًا منفردًا عن سائر مستويات اللغة وأسمى منها، وتندرج تحته خمسة عناوين رئيسة، هي: اللغة الشعرية وأدبية الأدب، البلاغة والبلاغية، الجسد واللاوعى والنظام الاجتماعي، التعدد اللغوى في الخطاب والشعر، الموضوعات المُغفلة. ويُختم هذا الفصل بأن الحقيقة اللغوية بحاجة لمساءلة؛ إذ جعلت أدائية اللغات مسألة الإحالية أمرًا إشكاليًا لجميع أنواع الخطاب، سواء السياسي أو الأدبي أو الديني وغيرها.



النقافية الجديدة

كتب • سبتمبر 2022 • العدد 384

جاء الفصل الرابع تحت عنوان «ترميز(تفكيك) الخطاب (العام)» ليناقش نظريات النوع الأدبى التي قدمها كل من: ويليك ووران، وفراي، وتودوروف، وروزمارن، كما يقدم رؤى وملاحظات ليوتار حول الأنواع الأدبية للخطاب. إذ إن هناك أهمية قصوى لنظرية النوع الأدبى في النقد المعاصر وتعليمه، تتضح جدوى فهمه من قبل النقد الثقافي ما بعد البنيوى، ذلك الذي يسعى لإيجاد قاعدة أشمل ضمن النطاق الجدلي للتحليل الأدبى الأكاديمي، وناقش ليتش تلك الأفكار من خلال مجموعة من العناوين الرئيسة، هي: الأشكال والتقاليد والمؤسسات، إشكاليات الأصول والتصنيفات، الاندماجات والشذوذات، تداولية النوع الأدبى، قضايا الجندر، سيرورات دراسات النوع الأدبي.

أما الفصل الخامس فقد عنونه ب «التعددية الشعرية»، وفيه يستكشف نظريات الأقلية الأدبية التى طورها الجماليون السود والنسويون والمفكرون المناهضون للاستعمار، كما يسائل التأملات الدالة التي طرحها دولوز وجواتاري بخصوص أدب الأقلية، كذلك الملاحظات التي أبداها دو سارتو بشأن التهميش، مركزًا على نظريات آداب الأقلية، معللًا ذلك بأن مجال البحث في الشعرية لم يحظ بعد بالاهتمام الكافى من قبل المفكرين الأدبيين الأكاديميين، ولأن فهم ليتش للشعرية مستلهم -في جانب كبير منه- من نظريات الأقلية، ونوقشت تلك الرؤى من خلال عناوين فرعية، هي: جماليات السود في أمريكا، الأدب النسائى، شعرية الأقلية، نظرية ما بعد الاستعمار، الثانوي والهامشي، التعددية الشعرية وما بعدها.

خُصص الفصل السادس المعنون ب «قـراءة النصوص» لمناقشة آليات قـراءة النصوص أي نصوص، من خلال الممارسات النقدية الساعية سعيًا جادًا

مجال البحث في «الشعرية» لم يحظ بعد بالدهتمام الكافى من قبل المفكرين الأدبيين الأكاديميين

نحومساءلة النصوص وتقييمها وتأويلها وشرحها وتحليلها مؤسساتيًا، كذلك تفسيرها وتلقيها. كما تفترض قراءة النصوص امتلاك القراء حساسية جمالية خاصة، أو إلمام بالقيم المتحمل تعارضها مع قيم أخـرى، ويـقيِّم ليتش في هذا الفصل بعض تصورات القراءة فى مختلف الصيغ التى طرحها النقاد الجدد والتأويليون والبنيويون ومنظرو استجابة القارئ والظاهراتيون والماديون وما بعد البنيوية، وتتم مناقشة تلك الأفكار من خلال مجموعة من العناوين، هي: علل الضراءة، ماهية التقييم، إشكاليات نظريات استجابة القارئ، نمطان من القراءة الخاطئة، القراءة بوصفها إعادة كتابة مجازية، القراءة النقدية بوصفها قراءة فاحصة. أما الفصل السابع الذي جاء عنوانه «تضمين المؤسسات»، الذي يُعنى بالأدوار التى تضطلع بها المؤسسات فى تشكيل أنماط الـدراسـة الأكاديمـيـة، وكذلك أساليب الإبداع الثقافي، وأثر ذلك في تحويل الاهتمام العلمي من النصوص إلى المؤسسات، ذاكرًا أن هناك مسارًا مشابها لهذا يمكن ملاحظته بين البنيويين، مثل تودوروف وكولر، ممن لا يركزون على الأعمال الفردية وإنما على

مؤسسة الأدب، وتحديدًا على نُظم الأنواع الأدبية وقواعد القراءة، ويناقش ليتش تلك الأفكار ويتشابك معها عبر مجموعة من العناوين، هي: نظرية المؤسسات، مؤسسات الدراسات الإنجليزية، التحليل المؤسسي والمساءلة الثقافية.

أما الفصل الثامن والأخير «استكشاف دراسات برمنجهام الثقافية»، فيتطرق إلى مناقشة عدة موضوعات يركز عليها الباحثون في جامعة برمنجهام بصورة منتظمة، طارحًا الأفكار الرئيسة التي أوردها «هيبديدج» في كتابه «الاختباء في الضوء: عن الصور والأشياء»، ذلك الذي يحوى مجموعة من المقالات التي تدرس الخطابات الثقافية النمطية وتستكشف القضابا النظرية الملحة، وتناقش تلك الآراء السابقة جميعها من خلال جملة من العناوين، وهي: مضاهيم الدوائر الثقافية، وما بعد البنيوية، والثقافة الشعبية، والتحالفات العاطفية، والثقافة الفرعية، والمساءلة الماركسية. مع نقد بعض المشكلات فى التطور التاريخي للنقد الثقافي المعاصر في تلك المدرسة، من خلال عناوين فرعية، هي: بروتوكول التورط، ما بعد البنيوية والثقافة الشعبية، أزمة المساءلة الماركسية.

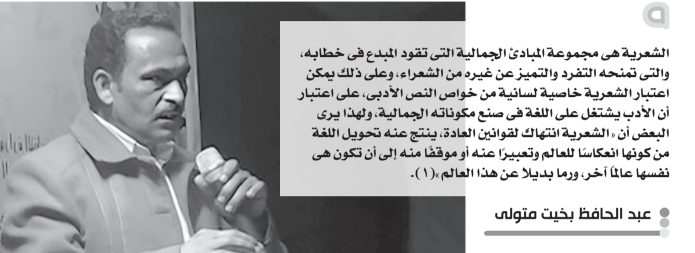
يختتم الكتاب بالحديث عن ممارسات النقد الثقافي بأنواعه وتماوجاته المتنوعة في البرامج الدراسية المختلفة حول العالم، وكذلك من قبل علماء الدراسات الإنسانية الأخرى كالأنشروبولوجيا والتاريخ وعلم الاجتماع وغيرها، هذا بخلاف كونه ميدانًا جديدًا في الأوساط الأدبية، كما تتطرق تلك الخاتمة إلى التاريخانية الجديدة التي هي تحول نحو النقد الاجتماعي والسياسي والتاريخي، الذى يدين للبنيوية وما بعدها وخاصة ميشيل فوكو. كما يعرض لتوجه بعض النقاد الأكاديميين إلى دعم مجال الدراسات الثقافية الناشئ، وغير ذلك من الأفكار الجادة والمهمة.

بقى أن نشير إلى أن هذا الكتاب يمثل قيمة مضافة مهمة في سياق الدرس النقدى، لكونه مشحونًا برؤى ناقد ثقافی متمرس، تشابك فی كتابه مع المقولات النقدية التى يختلف معها جملة أو في بعض النقاط، كما أن هذه الترجمة تعتمد لغة رقيقة مرنة سلسة تأبى على التأطير الذي ربما نجده في بعض الترجمات الأخرى، وأرجو أن يكون هذا الكتاب بذرة لمشروع ترجمة يهدف فيه المترجم إلى نقل ما يفيد ثقافتنا العربية ويضيف إليها إضافة واعية.

ينقض الممارسات الشائعة لتوصيف اللغة الشعرية كما لو كانت مستوى لغويًا منفردًا عن سائر مستويات اللغة وأسمى منها

> النقافية الجديدة

# شعرية الموت والاغتراب عند مصطلهر عامد



فضلا عن كون الشعرية هي الخلاص الجمالي للنص الأدبى، فهي في الوقت نفسه وسيلة للخلاص النفسي من التوتر الذي ينتاب الشاعر في موقفه تجاه العالم، وهي بوابة المتلقى للدخول في عالم النص وإثارة انفعاله تجاه النص، وبذلك تصبح الشعرية تعبيرًا غير عادى عن مشاعر عادية، على حد تعبير نزار قبانى فى توصيفه للقصيدة الشعرية، وفي تقديري أن الشعرية بهذا المفهوم تحيلنا إلى المفهوم الذي يرى أن الشعر لا تكمن قيمته في المعاني والأفكار فحسب، وإنما في الانطباع الوجداني الشعوري الذي ينتج عن الموسيقي والرمز ومعمارية القصيدة والصور الفنية الموحية، وهذا الوعاء الفني متلاحمًا مع المضمون الفنى يخلق القصيدة الجيدة (٢).

وتتشكل الشعرية في النصوص الأدبية من توظيف الشاعر للعلاقات الجمالية بين المفردات التى هي معمار النص الشعري، المفردات التوظيف توهجًا جماليًا مبنيًا على مهارته في الإحالات جماليًا مبنيًا على مهارته في الإحالات الدالة للمفردات التى يؤلف منها سياقات شعرية مختلفة، وبذلك يكتسب النص حالته الجمالية الخاصة به، ومن هذا المنظور اللغوى في بنية الشعرية النصية المنطور اللغوى في بنية الشعرية النصية

نستطيع الولوج إلى ما وراء هذه الشعرية من مثيرات محفزة لانطلاق النص الشعرى؛ حيث إن لغة الشاعر مرتبطة بحياة الشاعر؛ لأن «لغة الشعرهى الإطار العام الشعرى للقصيدة من حيث صور هذا الإطار وطريقة بنائه، وتجربته البشرية، وهو ما تؤديه اللغة الشعرية من خلال الصور الشعرية والصور الموسيقية والموقف الخاص بالشاعر في تجربته البشرية(٣).

وكانت تجربة الموت، وتجربة الاغتراب عند الشاعر مصطفى حامد هما التجربتان الساعر مصطفى حامد هما التجربتان البارزتان فى خطابه الشعرى على مستويات الإبداع المختلفة عنده، ومن خلال تأمل تجربته يتضح مدى هيمنة الموت والاغتراب على خطابه بشكل يكاد يكون حاضرًا وموجهًا ومهيمنًا على معظم تجربته الشعوية.

### مصطفى حامد

### أولا: شعرية الموت

تعد ظاهرة الموت من الظواهر ذات السطوة فى الشعر الحديث، وذلك؛ لأن هذه الظاهرة تشكل متسعا تعبيريا للخلاص من هموم الواقع وصدمة الحضارة، ولعل أحد الأسباب التي تؤدي إلى استدعاء الموت في الشعر هو شعور الشاعر بالهزيمة تجاه قضايا مدمرة تواجهه، وبالتالي يصبح تعبيرًا عن حالة اللاجدوى، وهذا ما لاحظناه عند الشاعر مصطفى حامد، فقد استطاع أن يجعل من الموت باعثا ملحًا لكثير من الحزن في شعريته، على اعتبار أن الموت موقفًا نفسيًا إزاء الكون من حوله، ومن هنا تنوعت شعرية الموت عنده، كمحاولة للخلاص الإنساني، وصورة من صور الرفض تجاه القضايا المختلفة، ففي قصيدة «لم أمت للآن» يقول الشاعر:

حراسة

الثقافـة الجديدة



یا وحدی

### يعتذر الشاعر والروائي

### علاء خالد

لقراء مجلة الثقافة الجديدة عن كتابة مقاله هذا العدد، وسيعاود الكتابة العدد المقبل إن شاء الله.

> من يسمع بعض نداءاتى لكن كيف نداءاتى وأنا ميْتُ؟ هل يُسمعُ صوتُ الأموات؟ مِنْ الفِ غيظِ أُو يكِيدُ { مَثْلَتُ بِي جَهْرًا عَلَى آبوابِ نَهَدَيكِ الْغُلَّقَةِ الكَوُّودِ أَقُولُ لِي سِرًا لَاذَا لَمْ تَمُتُ للآنْ ((؟

> إن الموت هنا يمثل جسد الحقيقة العارية في تخلى العالم عن الشاعر الذي أصبح لمعندا حتى بعد الموت، وفي هذا تعميق للمعنى الذي يولد الانفجار عند المتلقى، وذلك حين يفقد الشاعر سبب وجوده، ولهذا جاء التشكيل الشعرى معتمدًا على صورة شعرية تعتد بين طرفين مؤثرين هما الحقيقة والمجاز، فالشعور بالوحدة جعل الشاعر ينفلت من معطيات اللغة العادية اللي معطيات جديدة منحها للتراكيب اللغوية؛ لتحمل أحاسيس الشاعر، وكأنها للغة جديدة متكشفة عبر التعبير المجازى الذي يجعل شعرية الموت مكتشفة وليست لغة جديدة متكشفة عبر التعبير المجازى مصنوعة، وفي قصيدة أخرى يقول الشاعر؛ منكمة

من منكمُ يعرِفُ حجمَ معاناتى شكرًا سأموتُ ولا أحد يعرفُ عني شيئا

لاحظنا أن معظم الصور المرتبطة بالموت فيما قرأناه من قصائد مصطفى حامد تعتمد على توظيف الأساليب الإنشائية المختلفة، وهو ما يشير إلى تلك العلاقة بين مرسل الخطاب الشعرى، وبين متلقيه في محاولة من الشاعر لأن يدرك المتلقى عبر ما تبعثه هذه الأساليب فيه أن الموت ليس هزيمة للإنسان، بقدر ما هو تعبير عن الصدمة الكونية والحضارية التى تجعله وحيدا، فيتساوى الموت والحياة، والشاعر حين ينفرد بمعاناته، ويتخلى عنه العالم؛ فإن هذا التخلى يفضى إلى الموت، وقد

الموت ليس هزيمة للإنسان بقدر ما هو تعبير عن الصدمة الكونية والحضارية التى تجعله وحيدًا فيتساوى الموت والحياة

وظف الشاعر هنا تيمة شعبية ساخرة، وظفها بشكل جيد فى قوله: «شكرا لكم»، وهكذا ترتبط الصورة الفنية بتوظيف اللغة توظيفا يدل على مهارة الشاعر فى الشعرية، ووعيه بمحفزات تلك الشعرية وكيفية توظيفها.

وإذا كان الموت فى النماذج السابقة يمثل مواجهة ذاتية للشاعر وموت الجسد؛ فإنه فى مواضع أخرى يشمل مواجهة وطنية وموت الوطن؛ لأن الشعرية قائمة على تحميل الدلالات النفسية والرؤيوية التى تكشف عن جوهر التجربة الابداعية، حيث يقول الشاعر؛

. واليُّوَا<u>فَ ضُ</u>وَّنَ على رُفَ اتِكِ يَـشَـرَبُـونَ النَّحْبَ

> مِن وِجْهِ القَبِيلَةِ يَسفِكُونَ حَيَاءَها وَيُرتَّلُونَ القَولُ مَا قالتِ «سَجَاح»

َ صَوْلَ - صَـَّ - صَـَّ - صَـَّ وَهُنَا ضَرِيحُ النَّيلِ.. يُقرأُ سِيرَةُ الفِرعَونَ لِلمُوميَاءِ

قالشاعر هنا عبر تشخيص رفات الوطن عبر عن انفعالاته النفسية والداخلية تجاه موت الوطن وسفك الحياء، وضريح النيل في صورة تضافرت فيها اللغة مع هذا، لتبتكر تصورا يتكئ على أسلوب توليد الحدث والتداعي، فصورة رفات الوطن تؤدي إلى ضريح النيل ومومياء الفرعون والتناص مع التراث، كل هذه الاستدعاءات جاءت عبر صورة شعرية الموت على موت النات وموت الوطن، بل امتد أيضا إلى موت الحلم، حيث يقول الشاعر:

### فيا أيها اللائمونَ.. ويا أيها الواقفون على جثة الحُلمِ رفقا وهيا اعبروني سريعا

إن جثة الحلم هنا تتولد من اللائمين الدنين يقتلون الأحلام، ويبدو إحساس الشاعر النفسى محاولة الخلاص من هذا اللوم الذي يقتل الحلم؛ لأنه لوم غير واع، والشاعر هنا يخلق موازنة بين صورة اللوم وبين جثة الحلم؛ رغبة منه في تحقيق الأثر الجمالي للصورة الشعرية والأثر الدلالي الذي يركز عليه.

وأحيانا يستدعى الشاعر روح الموت من خلال طقوس إشارية دالة على حضوره، كما في قصيدة «صلى لأجلى»:

صَلَى لأجلِى إننى أهواكِ صلَّى لأجلَى .. وانثُرى إنْ شِئْتِ بعضَ قصائدي

### هي بِعَضِّي المَخْبُوْءُ بَيْنَ مواجعي أَلَا يُعَانقُ أبيضَ الأوراق

إن تجسيد موت الدات وموت الوطن وموت الحلم يشكل رمـزا لصورة القهر والقمع الواقعة علينا، وانفجار ذاكرة الموت في وجه هذا العالم، وعبر التجرية الشعرية لا يشكل احتجاجًا على الموتى، وإنما يشكل الدعوة إلى استحضار الحياة النقية التي يبتغاها الشاعر وتسعى إليها تجربته.

### ثانيا: شعرية الاغتراب

يمثل الاغتراب ظاهرة شعرية عند كثير من الشعراء، وذلك؛ لأن الشعراء يملكون نفوسًا طامحة، وأرواحا شفافة، تتوق إلى عالم مثالى، تصدم بواقع ملتهب، وكله جحيم مملوء بالصراعات وعدم الاستقرار؛ لذلك يمثل الاغتراب بعدًا فلسفيًا عند كثير من الشعراء، ولم يكن مصطفى حامد بعيدا عن هذا البعد؛ لذلك تعددت عنده صور الاغتراب، فهناك الاغتراب الروحى، والاغتراب المكانى، والاغتراب الوجدانى،





والبحث عن بدائل تعضده ويهرب إليها

كالهروب إلى الاتجاه الصوفى أو توظيف

ويبدو الاغتراب الروحي أكثر سلطة في

تجربة الشاعر، فهو دائم الشعور بالوحدة،

أحلامه مقتولة على حد سكين الغربة،

فضفاضة .. كُل هذى الدروب التي

لقد لعب الشاعر على المفارقة الصدمة بين

الزنزانة، وبين أنا الحر، فكانت جملة أنا

الحر مراوغة؛ لتخلق في الصورة الشعرية

تعميقا لهذا الأغتراب، ويتوارى في هذا

التركيب استفهام غير مرئى؛ حيث يمتد

الزمن والشاعر ما زال رهين الزنزانة، وكيف

ذلك وهو الحربأصل التكوين؛ لذلك تحول إلى سياق آخر، يشكل بالنسبة له حالة الهروب في تمتمات المجاذيب، مما جعل

الأشياء في هذه الصورة تتقارب وتتداخل

وتتشبك أيضا، فالزنزانة مفتوحة على

امتداد الزمن والدروب فضفاضة والأحلام

لعامٍ يرجىء وزنزانةٍ تحتويني

ومُتشحًا.. تمتَّمَات المجاذيب

أراودُ ..أحلامي المجهضة

التراث أو غير ذلك.

حيث يقول:

أرتديها

أنا اِلْحُرُّ أمضي

ارتباط الغرية بالحزن عنده ىكشف عن معاناته الدائمة والقلقة حتی فى أكثر اللحظات الإنسانية بوحًا وشفافية

زنزانتها؛ فإن البلاد ليست وعاء إنسانيًا،

حيث يقول الشاعر: وما البلادُ سوَى عَيون ها للمدينةِ ألفُ باب ولقلبى المسكين أن يلجَ المدينة كيفَما يهوي

فمَن قد عَلَّمَ الْمُذُنَّ الْعُقُوقَ فأوصَدَت أبوابَها في وجه كُلُ العابرين؟!

الشاعر، وتوصد أبوابها في وجه الشاعر؛ لأنها مدن عاقة خائنة رغم كثرة أبوابها؛ لذلك يشعرالشاعرفيها بالاغتراب، من هنا كان الاغتراب المكانى هو المنطقة الإيحائية لشعرية الغربة داخل بناء النص، وهى المنطقة المشعة التي توجه المتلقى

مجهضة، كل هذه الأشياء تفتح الطاقات الشعرية لتعبر عن حالة الغربة الروحية المفتوحة على تلك التأويلات الزمانية والمكانية، وإذا كانت الروح محبوسة في

هذه البلاد التي صارت عيونًا تتجسس على

ارتباط يكشف عن معاناته الدائمة والقلقة، حتى في أكثر اللحظات الإنسانية بوحًا وشفافية، وذلك حين يهدهد الشاعر طفلته لبنى بقصيدة يخصها بها، حيث في الزُّمَانِ الصَّعبِ بِيَا لُبِنَي خَمِسُونَ شَيبًا أُوشَكَّتُ إلا قليلا من أنين الحكم هل أبصرَت عَينَاكِ جُرحَ القلبِ في

عاطفيًا وشعوريًا إلى الاقتناع النفسى. ويبدو ارتباط الغربة بالحزن عند الشاعر

وضك الغياب وصح العياب فأتَتُ تُسُوسنُ حُزنَهُ والحُـزِنُ آخِـرُ مَاتَبَقًى مِن لَيَالِينَا العذاب

في هذا الزمان الصعب لا تبصر تلك الطفلة غربة أبيها وحزنه الذى عاش معه خمسين شيبًا، وكأنه ولد في الزمان عجوزًا، وحتى إذا جاءت لبنى كى تسوسن الحزن تكتشف أن الحزن آخر ما تبقى بعد قتل أحلامه، وهنا تبدو الاستجابة الانفعالية للنص أكثر توهجا، وتبدو الصورة الشعرية أكثر بريقا؛ لأنها تحمل مشاعر الأبوة، وفى سعيها لرسم الفرح انحرفت القصيدة رغما عن الشاعر إلى التعبير عن الحزن والاغتراب، وهذا التوظيف حطم كل الحواجز بين لبني والقصيدة، حتى إننا لم نعد نعرف من هي لبني ومن هي القصيدة. تلك الشعرية جعلت الخطاب الشعرى المطفى حامد مرتبطا بإحساس خاص، وأن الشعرية عنده ترتكن إلى محفزات محفورة في نفسه، وعالم الرؤية لديه، ولذلك؛ فهي لا تقدم المعطيات الحسية التي يعيشها الشاعر فحسب، وإنما تتعدى ذلك إلى رسم الصور النفسية المرتبطة بتكوين النص الشعرى، وإطلاق الخطاب الذي يميز مصطفى حامد عن غيره من الشعراء.

هوامش

١ - عبد الله الغذامي، الخطيئة والتكفير، من البنيوية إلى التشريح، الهيئة العامة للكتاب، ١٩٩٨، ص٢٦. ٣ – عربية توفيق لازم، حركة التطور والتجديد في الشعر العراقي الحديث، بغداد، مطبعة الإيمان، ١٩٧١ ، ص ۲۲۲.

٢- السعيد الورقى، لغة الشعر العربي الحديث، مقوماتها الفنية وطاقتها الإبداعية، القاهرة، دار المعارف، ۱۹۸۳، ص ۷۲.

> النقافية الجديدة

حراسة • سبتمبر 2022 • العدد 384

تعود كلمة «الباطوس» كما يفضل إخواننا في تونس نُطقها إلى ترجمة اللفظ اليوناني الأصل «pathos» والذي يعنى الاستمالة العاطفية للنفوس (١).. وقد تطرق المعلم الأول أرسطوطاليس «٣٢٧ - ٣٨٤ ق. م» إلى معالجة أنماط مختلفة من هذه الاستجابات الانفعالية في عدد من كتبه وخاصة في كل من: حول النفس، الأخلاق إلى نيقوما خوس، الخطابة، الشعر. وقد نُقلت إلى العربية منذ منتصف القرن الثاني للهجرة، وكُتب حولها شروح عدة من قبل الفلاسفة المسلمين عند كل من الفارابي وابن سينا وابن رشد.

# البيرة معطالج

### 💂 د. عبد السلام الشاذلب

اهتم أرسطو بالحجج الصناعية وأوكل إنشاءها إلى الخطيب، خاصة في استخدامه لفنون القول وأبعادها الدلالية: المجازية والهامشية، وعلى قدرة الخطيب على إيجاد المناسبة بين الحجة وسياقها، مقسمًا إياها، أي الحجج الصناعية، إلى ثلاث حجج: اللغوية المنطقية «logos»، الأخلاقية «Ethos» التأثير الانفعالية «pathos» التأثير الانفعالي في فني: الخطابة والشعر معًا.

بيد أن الاهتمام بالباطوس، كان سابقًا،
على كل من أفلاطون وأرسطو، فقد
انشغل الفلاسفة قبل سقراط، بكل
ما يثير الشفقة والخوف
واللذة والألم، كما
سنجد عند كل
من الفيلسوفين:
هيراقليطس في
القرن السادس ق،

فى القرن الرابع ق.م. وقد حمل هذا المصطلح، مع مرور الزمن، وتعاقب الفترات

التاريخية، معان تتجاوز الحالة الذهنية للمتلقى، التى يمكنها أن تحجب طاقاته الذهنية في اتخاذ الإجراءات أو القرارات المناسبة، كما نجد في المسرح

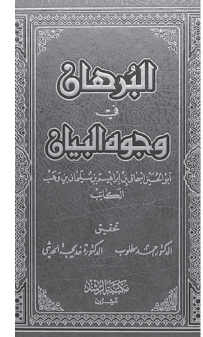
الملحمى عند الكاتب الألمانى بريخت؛ إذ يستدعى هذا المصطلح تحليلا شاملا لطبيعة النفس البشرية، وانفعالاتها وهو أمر صحب مسيرة الفلسفة الحديثة، من ديكارت حتى سارتر. وقد جلب الفيلسوف الألمانى هيجل مصطلح الباطوس من فن الخطابة إلى فن الشعر، وجعله يمثل لباب الفن وجوهره المكين، وذلك كما نرى فى حديثه عن حالة العالم العامة والتصادم بين المواقف والمصالح بين الفعل ورد الفعل من قبل الأفراد أو الشعوب، والحضارات، وكما ينجلى لنا فى محاضراته فى وكما ينجلى لنا فى محاضراته فى وقد الإستاطيقا «Esthetique».

ما يهمنا في هذه الدراسة هو بيان موقف النقاد والبلاغيين العرب من قدامة بن جعفر، وعبد القاهر الجرجاني حتى حاتم القرطاجني وغيرهم تجاه هذ المصطلح، وذلك نتيجة تأثرهم بشروح الفلاسفة المسلمين، من الذين وقفوا مطولًا بالشرح والتفس، والأخلاق، والخطابة والشعر، بل تأثر بعضهم بكتابه في «المتيافيزيقا»، في حديثه عن «العال الأربع» لكل صناعة ومنها صناعة الشيعر، مثلما نجد عند الناقد أبي بشر الأمدى في كتابه «الموازنة بين الطائيين: البحترى وأبي تمام».

يشغل «الباطوس» حيرًا لا يستهان به فى تراثنا النقدى القديم، خاصة عند قدامة بن جعفر الذى قدم ملخصًا يكاد يكون هو نفسه ما جاء فى كتب أرسطو فى فنى الشعر والخطابة، وكتبه الأخرى مثل الأخلاق والجدل، والنفس، وذلك بعد أن ترجمت هذه الكتب من السريانية إلى العربية، فى القرن الثالث للهجرة.

ثم تأثر به عدد من البلاغيين التاليين له، كما نجد في الكتاب المنسوب إلى قدامة النقافـة الجديدة

• سبتمبر 2022 • العدد 384 **حراست** 



بن جعفر، وهو كتاب «نقد النثر» والذي

حققه فيما بعد العراقي د. أحمد مطلوب،

والمصرى د . حفني شرف، ونُشر في كل من

العراق ومصر تحت عنوان «البرهان في

وجوه البيان» وهو لإسحق بن وهب بن

ولقد قدم عميد الأدب العربي طه حسين،

للطبعة الأولى بمقدمة ضافية، تحت

عنوان «تمهيد في البيان العربي: من

الجاحظ إلى عبد القاهر»، وفيه يقرر

العميد الأثر الدامغ لكتابي أرسطو: تحليل

القياس، والجدل في هذا الكتاب وأن هذا

البيان الجديد يقصد في حقيقة الأمرإلي

تكوين الخطيب والشاعر والكاتب، وذلك

بأن يجعل لكل منهم أولًا فكرًا مستقيمًا،

ثم لسانًا ناطقًا يحسن به التعبير عما

يجول بخاطره، ثم هو يهديه بعد ذلك إلى

يستدعى المصطلح

البشرية وانفعالاتها،

خير أساليب الأداء والإلقاء (٢).

تحليلاً شاملاً

لطبيعة النفس

وهو أمر صحب

حتی سارتر

مسيرة الفلسفة

الحديثة من ديكارت

إبراهيم بن وهب.

هيجل



هانزجورج جادامير

ثم تتجلى لمنا مظاهر الباطوس فى المقرن السابع الهجرى عند حازم القرطاجنى فى كتابه العمدة «مناهج البلغاء وسراج الأدباء»؛ الذى يعد أول كتاب فى الإستاطيقا، فى مجمل التراث النقدى عند العرب(٣).

ويعد أستاذنا العلامة د. شكرى عياد، أول من كشف لنا عن مخطوط هذا الكتاب، وبيان أشره فى النقد والبلاغة العربية؛ إذ يقول: «إن تأثير كتاب الشعر فى «منهاج البلغاء» عميق أشد العمق.. فحازم يتناول فى فصل كبير من القسم الثانى «معانى الكلام» ما تقوم به صنعتا الشعر والخطابة من التخييل والإقناء»، فهو يعرّف الشعر بأنه «كلام موزون مقفى من شأنه أن يحبب إلى النفس ما قصد تحبيبه إليها، ويكره إليها ما قصد تكريهه، لتحمل بذلك على طلبه أو الهرب منه، بما يتضمن من حسن تخييل له ومحاكاة....(٤).

وقد تمكن كل من جابر عصفور في كتابه



طهحسين

«مفهوم الشعر: دراسة في التراث النقدى» ٢٠١٧ ومحمد الولى في كتابه «الاستعارة في محطات يونانية وعربية وغربية» ٢٠٠٥، من تتبع الأثر اليوناني على فكر حازم النقدى والبلاغي.

وأود الإشارة في هذا المجال إلى ما قدمه شكرى عياد، حول العلاقات الجدلية بين مثلث الإقناع في الفكر اليوناني القديم «اللوجوس. إتيوس. الباطوس»؛ حيث نراه يذكر أنه بعد أن أنهى بحثه عن تأثير كتاب فن الشعر لأرسطو، بدأ يلوح له في الأفق معالم نظرية عربية فنية/ جمالية، تعتمد أساسًا على فكرة الكلام النفسى، عن علماء الكلام، ونشرها في مجلة الأقلام العراقية عام ١٩٨٠ تحت عنوان «المؤثرات الفلسفية والكلامية في النقد العربي والبلاغة العربية»، ثم ضمنها كتابه «بين الفلسفة والنقد» ١٩٩٠. ونراه يربط ما بين اللوجوس والانفعالات النفسية في عملية المحاكاة والتخييل، ثم يمد البصر، إلى دراسة عملية الخيال الفعال في الأدب الصوفي.

#### **(Y)**

استطاع عبد القاهر الجرجاني أن يستوعب بجدارة، في نظرية النظم، الفكرة الأساسية عند أرسطو عن المحاكاة، بأن الشعر محاكاة لما يجول في النفس البشرية، أو ما يدور في العالم الخارجي، ففى قلبكل استعارة حبكة حكاية مصغرة. لقد دخل اللوجوس في قلب الباتوس، وأصبحت فكرة الكلام النفسي، نوعًا من الجدل الروحي، عند الشاعر والمتلقى معا. وقد استقى الجرجاني الأشعرى، فكرة الكلام النفسي أو الباطني من المعتزلة، كما عبر عنها القاضى المعتزلي عبد الجبار الاسترابادي، وكما صاغها في موسوعته «المغنى»، وهذا ما لاحظه الشيخ المحقق الكبير أبوفهر محمد محمود شاكر في تحقيقه لكتابي

النقا الحد

حرالية • سبتمبر 2022 • العدد 384

عبد القاهر: دلائل الإعجاز وأسرار البلاغة.

وإذا كان الباطوس هو ما يمثل الانفعالات والأهواء الحادة، فالشعر عموده الباطوس، وقد عبر البحترى، في القرن الثالث للهجرة، عن هذا المعنى في قوله «في الشعر يغني صدقه عن كذبه» والمقصود بالكذب هنا، هو الكذب الفنى، أو عملية التخييل ذاتها. ولقد عبر البحترى عن شعور بالضيق، بزج المنطق، في حومة الشعر، في أبيات شهيرة له قائلا:

«كلفتمونا حــدود منطقكم/ فى الشعريكفى عن صدقه كذبه ولم يكن ذو الروح يلهج بال/ منطق ما نوعه وما سببه

والمقصود هنا بالكذب هو الكذب الفنى، لا الأخلاقى؛ حيث مملكة الخيال، التى يعتمد عليها المبدع، فى تخييل الصور، وبناء عالمه المجازى والأسطورى.

(٣

يرتبط لفظ الباطوس فى صيغته الأولى فى الحضارة اليونانية بمعنى المعاناة، واستمالة النفوس، ويعود استخدام المصطلح، إلى كتاب الخطابة لأرسطو، الذى حدد الباطوس بوصفه أحد مصادر الحجاج الثلاثة، إلى جانب «اللوجوس» و«الإيتوس»(٢).

ويمثل الباطوس محاولة استمالة النفوس عن طريق العاطفة والانفعال، بحيث تجبر النفوس على الفعل بخلاف استمالتي اللوجوس والإيتوس، وتمتد الانفعالات هنا بين الشدة والاعتدال(٧).

ولقد وقف الفلاسفة قبل سقراط وأف لاطون على الدوافع النفسية للباطوس، كما نرى عند كل من: هيراقليطس، وديموقريطس في القرن الخامس ق. م؛ حيث تمحورت النظرات البه من حيث مبدأى اللذة والألم، جسديا وروحيا، وقد تابع «إبيقور» هذا الأمر فيما بعد، وظلت البحوث عن جدليات الجسد والروح، بوصفها انفعالات النفس، مستمرة في تاريخ الفكر الفلسفي من أفلاطون حتى سارتر، مرورا بأبي الفلسفة الحديثة: رينيه ديكات.

تدور جميع محاورات أفلاطون عن مفاهيم الباطوس، حول اللذة والألم، وما يثيرا في الإنسان من عاطفتى: الشفقة والخوف، وما جعل منهما أرسطو الهدف الذي



شكرى عياد

الشعر عموده الباطوس، وقد عبرّ البحترى عن هذا المعنى بقوله «الشعر يغنى صدقه عن كذبه»

تسعى التراجيديا إليه من حيث التطهير لنفس الملتقى، وتحتل محاورة «فايدروس» مكانة خاصة فى بيان شتى الانفعالات، وخاصة حول جدليات الحب والرغبة، والمنافسة بين العاشق والمعشوق.

وعلى الرغم من الموقف المتناقض الذي وقف أفلاطون من الشعر والشعراء ونظرية المحاكاة، والتى سيعيد إليها أرسطو فيما بعد الاعتبار، الأمر الذي جعل عالم أفلاطون المثالي، من الفن عمومًا، يبدو في نظر أحد مفكرينا المعاصرين، موقفًا متناقضًا: «وهو على عكس الشعراء، يحمل على ما يشرى الحياة، ويعبر عن طابعها العينى الملموس، وعلى التعدد الفنى للخطوط والألوان، والتنوع الزاخر للصور التى نراها في الطبيعة. كل ذلك ليده الشبح المجرد الهزيل، الذي يسميه نصميه المديد المجرد الهزيل، الذي يسميه



سارتر

بالجمال في ذاته. وقد يكون ذلك «الجمال في ذاته» مقنعًا للعقل، لكنه ليس «جميلًا» بأى معنى: أي لا يستجيب له ذلك النزوع المذى اصطلحنا على تسميته بالحاسة الجمالية(٨).

( 2 )

قدم أرسطوطاليس ( ٢٨٤-٣٢٣ق. م) أعمق التحليلات الفكرية لمعنى الباطوس فى الفلسفة الإغريقية، حيث خصص له المقالة الثالثة من كتابه حول النفس، ويتحدث فيها عن علة الحركة فى الكائنات الحية، فيقول: «هناك قوتين محركتين؛ النزوع والعقل (بشرط أن نعد التخيل نوعًا من العقل)» ( ٩).

وعند أرسطو يعد الشوق ضربًا من النزوع، إلا أن «العقل يكون دائمًا مستقيمًا، على حين أن النزوع والتخيل قد يستقيمان وقد ينحرفان». أما كتابه «الأخلاق إلى نيقوماخوس» وهو اسم ابن أرسطو الذي أهدى له هذا الكتاب، فقد ترك أثرًا دامغًا على كتاب «تهذيب الأخلاق» لمسكويه، كما كان له الأثر الواضح على كتاب ابن باجة «ت:۳۳ هجرية»، (تدبير الموحد)، ويقدر أرسطو الباطوس في كتاب الأخلاق، في اطار الاهتمام الأوسع بالذكاء والفطنة والمسعادة، وملكات النفس المختلفة. وعن الفضائل وأضدادها(١٠).

ويبين أرسطوفي هذا الكتاب نفسه



من العواطف والانفعالات؛
حيث تتمثل الفضيلة في كل شيء
في الحد الأوسط، وهو ما يعبر عنه في
لوحة فكرية، تعد بحق من أروع ما جادت
به عبقرية المعلم الأول، كما ترجمها
إسحق بن حنين في عبارات واضحة
ودقيقة؛ حيث الفضيلة الأخلاقية، التي
تتعلق بالانفعالات: «فإذا كان الفنانون
المجيدون، كما نسميهم، يركزون نظرهم
على هذا التوسط حين يعملون، وإذا
كانت الفضيلة، مثل الطبيعة، تفوق كل
صناعة: دقة وقيمة، فإنها ينبغي عليها
أن تنحو نحو التوسط، وأقصد هاهنا

ویقف هیجل مطولاً أمام مسرحیة «انتیجونی» لسوفوکلیس، علی أنها تمثل خیر مثال، معنی الباطوس

بالانفعالات والأفعال، وهي الأمورالتي فيها زيادة ونقصان وتوسط، فيها زيادة ونقصان وتوسط، وهكذا؛ فإنه في الخوف، والجسارة، والشهية، والغضب، والرحمة، وعلى العموم، في كل شعور باللذة والألم، نجد الزيادة والنقصان ولا واحدة منها الانفعالات في الوقت المناسب، في الأحوال وبالنسبة للأشخاص المناسبين، وللأسباب وبالطريقة الواجبة، هذا هو وسط وسمو وبالطريقة الواجبة، هذا هو وسط وسمو معًا، وهذا طابع الفضيلة، وكذلك فيما يتعلق بالأفعال يمكن أن يوجد زيادة ونقصان وتوسط، والفضيلة لها علاقة بالانفعالات.

أما فى كتاب «الخطابة» فيعالج أرسطو موضوع الباطوس فى إطار الحجاج العام ضمن أطر الخطاب: القضائى والاستشارى والاحتفالى، وذلك فى المقالة الثالثة التى يتحدث فيها عن الانفعالات والأنواع المشتركة بين أنواع الخطابة الثلاثة، والمقدمات: الجدلية والخطايا. ومن هنا ربط أرسط و بين الخطابة

والسيكولوجيا ربطًا وثيقًا. مثلما ربط بينها وبين علمي الجدل والأخلاق، وذلك على نحو قول أحد الباحثين المعاصرين «وللباطوس، بوصفه وسيلة للإقناع صلة بالإيتوس. حيث يميز الإيتوس بوصفه يقوم على إبراز ثلاث صفات: العقل السليم، والفضيلة، والعطف، وقد تم تناول هذا الأخير بشكل واضح باصطلاح الباطوس، حيث يتوقف على كضاية الخطيب ويبين كيف للمتلقين أن يستشعروا اللذة أو يخففون الألم... وهكذا أصبحت الضروق المميزة بين الباتوس غير واضحة، وبعد موت أرسطو ضاعت السياقات الفلسفية الواسعة لفهم الباتوس، واتخذت آراؤه المتبقية حول المصطلح من دون هذه السياقات مظهر التلاعب الساخر» (١١).

(0)

أما هيجل؛ أرسطو العصور الحديثة، فقد استعاد السياقات الفلسفية للباطوس، وذلك عندما نراه يعرض في محاضراته عن الإستطيقا، التي ظهرت في عشرينيات القرن التاسع عشر، عن الفن في سياق الوضع العام للعالم، من خلال المواقف الحضارية وأوضاعها المختلفة عبر الصدامات: صدام الأفعال، وصدام القيم والمصالح الخاصة أو العامة، والذي يفترض حضور ظروف تودي إلى تصادمات، مع أفعال وردود أفعال، ثم استجابات محددة لحل المشكلة أفطال، ثم استجابات محددة لحل المشكلة

ويقف هيجل مطولًا أمام مسرحية «انتيجوني» لسوفوكليس، على أنها تمثل خير مثال، معنى الباطوس، فقد منع الملك كريون، الاحتفال بجنازة ابن أوديب، الدي عُد عدوا للوطن؛ لأنه امتنع عن المساركة في الحرب بجانب كريون، حقًا أن هذا المنع كان له ما يبرره؛ لأن الأمر كان يعلق بالمدينة كلها، لكن «أنتيجوني» كانت مدفوعة بقوة أخلاقية من نفس النوع، هي تقوة الحب المقدس لأخيها الذي لم تشأ أن تتركه بدون أن يُدفن حتى لا يكون فريسة للطيور الجارحة، وعدم أداء واجب الدفن كان سيعد إهانة وعدوانًا على الواجب العائلي، ولهذا فإنها لم تحفل، بقرار المنع أصدره كريون(١٢).

كما يجد هيجل في الدراما الحديثة مثالًا آخر على فاعلية الباطوس، عند وليم

الثقافـة الجديدة

حرالية • سبتمبر 2022 • العدد 384

شكسبير في مسرحيته «هاملت»، فعلى الرغم من نزعة التردد والانطواء على النفس التي غلبت على شخصية هاملت؛ فإنه -كما لاحظ هيجل- كان مبشرًا بنزعة الشك الديكارتية، بيد أن شكسبير جعل هاملت يقول بمناسبة ظهور الروح أو «الشبح» أشياء أعمق من ذلك. إن هاملت يتردد لأنه لا يصدق بالشبح تصديقًا أعمى: إن الشبح الذي شاهدته، يمكن أن يكون هو الشيطان؛ لأن للشيطان القدرة على أن يلبس شكلا جذابًا نعم! وربما هو يستغل ضعفي وأحـزانـي؛ لأنـه قـادرعلي الأرواح التي من هذا النوع من أجل أن يخدعني ويهلكني، أنا أريد أن أحصل على براهين أقوى من هذا. إن هذه المسرحية «التي سيأمر بتمثيلها» هي المرآة التي سأقتنص بها ضمير الملك. ثم نراه يخلص إلى هذه النتيجة المهمة «هكذا نجد هاهنا أن ظهور الشبح لا يؤثر في هاملت تأثيرًا لا ضابط له، بل هو الشك، وقبل أن ينتقل إلى الفعل يريد أن يحصل على اليقين بوسائله الخاصة» (١٤).

وهنا نصل إلى خلاصة ما صنعه هيجل فى استعادة الأنساق الفلسفية حول الباطوس، التي فقدها إبان العصور الوسطى الغربية والعربية على حد سواء معًا، وأنقل نصه كاملا كما صاغه عبد الرحمن بدوى: (نستطيع مع القدماء «اليونان» أن ننعت باللفظ «باتوس» القوى العامة التي تقيم فقط في استقلالها، بل وأيضًا تقيم حية في صدر الإنسان وتحرك النفس الإنسانية حتى أعمق أعماقها، ومن الصعب ترجمة هذا اللفظ، لأننا إذا ترجمناه باللفظ «الهوى» فإننا نقصد أمرًا تافهًا منحطًا، كما يقال مثلًا «أن الإنسان ينبغي عليه ألا ينساق وراء أهوائه». فنحن نريد أن نفهم من اللفظ «باتوس» معنى أسمى من ذلك وأعم، يستبعد اللوم والأنانية، وما شابه ذلك؛ لأن الحب المقدس عند أنتيجونا لأخيها هو من «الباتوس»، بالمعنى اليوناني لهذا اللفظ، ووفقًا لذلك؛ فإن «الباتوس» قوة من قوى النفس، مشروعة في ذاتها، وهي مضمون جوهرى للمعقولية وللإرادة الحرة.. فالباتوس يشكل إذن المركز الحقيقى والميدان الحقيقي للفن، وبفضله هو خصوصًا يؤثر الفن في المشاهدين؛ لأنه يضرب على الوتر الذي يحمله كل إنسان في داخل صدره، فكل إنسان يعرف ويتعرف ما هنالك من ثمين ومعقول في مضمون

تحتل محاورة «فایدروس» مکانة خاصة فی بیان شتی الانفعالات، وخاصة حول جدليات الحب والرغبة، والمنافسة بين العاشق والمعشوق

الباتوس الحقيقي. إن الباتوس يهزنا ويحركنا لأنه يلعب دورًا قويًا في الوجود الإنساني (١٥).

وقد ظل أثر هيجل واضحًا في معالجة موضوع الباطوس في الفلسفة المعاصرة، فقد تمكن المفكر الألماني ج. جادمير، في كتابه «الحقيقة والمنهج» من المعالجة التأويلية للباطوس، حيث يرى أن أي نص ما هو إلا استجابة لسؤال ما، وأنهما: السؤال والجواب، يتشكلان بواسطة تأليف مميز من مجموعة من العواطف والحساسيات. لقد كانت أوليات الحوار وعلاقة السؤال والجواب، من أهم أهداف منطق هيجل، كما يلحظ جادامير نفسه الـذي كـان «مـحـاولـة لإدراك مـا في المونولوج العظيم لـ «منهج» الحديث من استمرارية للمعنى الذي تحقق في كل مثال محدد من الحوار(١٦).

> الباطوس في الخطاب الصوفى..

> > من ابن عربی وابن الضارض خاصة، مجالا خصبًا للباطوس، ولا سيما فى ديوانه: «تـرجـمـان الأشــواق»،

مشتل الخسطاب الصوفى، عند كل

وشرحه «ذخائر الأعلاق شرح ترجمان

الأشواق» كما مثلت التائية الكبرى

لسلطان العاشقين ابن الفارض، معلمًا

آخرمن معالم هيمنة الباطوس على

الشعر الصوفى، الذي انصهر فيه الحب

ويكشف لنا المستشرق الفرنسي هنري

كوربان في دراسته القيمة: الخيال الخلاق

فى تصوف ابن عربى غلبة الباطوس

ويعرض المؤلف للباطوس في الباب

الأول تحت عنوان «الإلهى بين الانفعال

والرحمة ويتجلى هذا الانفعال في

جميع الكائنات الحية، بدءًا من عالم

النبات، وعنده يتجلى في صلاة عباد

الشمس، وهو الانضعال «الدي يمارس

عليها، وهذا الانفعال «الباتوس» هو الذي

ينكشف في الصلاة باعتبارها فعل، ذلك

الانفعال الذي يجذبها من خلال الملاك

كما نراه يتحدث تحت عنوان «جدلية

الحب» عن توق ابن عربي في ديوانه

«ترجمان الأشواق» إلى مشاهدة الجمال

الإلهى «الـذي يصبح في كل لحظة في

وعن غاية الحب الإلهى ووسائله عند ابن

عربى، يلاحظ المؤلف أن «الأكمل من بين

المحبين المتصوفة، هم أولئك الذين يحبون

الله في الآن نفسه له ولأنفسهم؛ لأن هذه

القدرة تكشف فيهم

ديكارت

عـن وحـدة

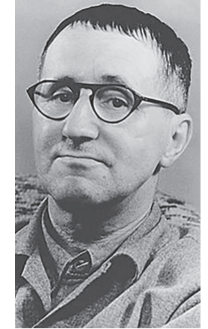
اللامرئى»(١٧).

وسطوته على وجدان ابن عربي.

الإنساني بالحب الإلهي.

الجديدة

• سبتمبر 2022 • ال**عدد 3**84 **حراست** 



طبيعتهم المزدوجة». إن مفهوم الباطوس في تجربة الحب الصوفي، يرتبط بمفهوم أو تصور متصل بالفعل الأصلى لميتافزيقا

**(V)** 

المسرح الملحمي بين الباطوس والايتوس.. تمكن الكاتب الألماني «بريخت» (١٨٩٨-١٩٥٦) أن يؤسس مسرحًا ملحميًا، يعيد فيه التوازن بين نزعتى الإقناع وإثارة المشاعر الإيجابية لدى المشاهد؛ لكي يتجنب مجرد الوقوف عند هدف الدراما الكلاسيكية، كما حددها أرسطوفي التطهيرمن عاطفتي الشفقة والخوف وبنى مسرحه الملحمي على فكرة التنوير والتغيير. وهو مسرح ملحمى؛ لأنه يتخذ من أسلوب المشاهد واللوحات القصصية، كما في الملاحم، وسيلة عبر التاريخ أو الأساطير، لاستخراج العبر، بحيث يدخل المشاهد، في دائرة «التغريب»، مما يثير في نفسه العجب والدهشة (١٨).

وتعد مسرحيته «دائرة الطباشير القوقازية» خير مثال على ذلك؛ حيث

استعاد هيجل الأنساق الفلسفية حول الباطوس التى فقدها إبان العصور الوسطى الغربية والعربية



د. أحمد مطلوب

يستقى الكاتب خيوطها الأساسية من حكاية صينية، شبيه بحكاية «حكم سليمان» كما نجدها منسوبة في كتاب «البرهان في وجوه البيان» لابن وهب، إلى الامام على عليه السلام(١٩). وقد وظف بريخت مغزى الحكاية وفقا لأيدولوجيته الاجتماعية الاشتراكية.

وقد عالج المفكر والكاتب عبد الغفار مكاوى الأسطورة ذاتها في مسرحيته «من قتل الطفل» من وجهه نظر تربوية، ونراه يرجع حكم شيخ القبيلة اليمني، إلى قصة الملك سليمان.

مراجع ١- حاتم عبيد: الباطوس من الخطابة إلى تحليل الخطاب، مجلة فصول، القاهرة، العدد ٧٠/ ٢٠٠٧، ص٣٦. ٧- طه حسين: تمهيد في البيان العربي: من الجاحظ إلى عبد القاهر، مقدمة نقد النثر، ط١ القاهرة، ١٩٣٣، -1۷ ٣- عبد الرحمن بدوى: حازم القرطاجني ونظرات أرسطو في الشعر والبلاغة، دار النهضة، القاهرة ١٩٦١، ٤- م. ن ص٢٤٤. وقارن مع الأصل عند حازم في مناهج البلغاء، تقديم وتحقيق: محمد الحبيب ابن الخرجة، تونس ۱۹۶۲، ص۱۱. ٥- أمين الخولي: مناهج تجديد في النحو والبلاغة والتفسير والأدب.. الأعمال الكاملة.. الجزء العاشر، الهيئة

المصرية العامة للكتاب، ١٩٩٥، ص١٢٦. ٦- أرسطو: الخطابة.. تلخيص وشرح ابن سينا، تحقيق: محمد سليم سالم، القاهرة، الهيئة العامة لقصور الثقافة، . ۲۰۰۹ ، ص ۱۹۷ ٧- توماس. أ. سلوان: موسوعة البلاغة.. ج٣، ترجمة: مجموعة، إشراف وتقديم عماد عبد اللطيف، ص۱۰۰. ٨- فؤاد زكريا: جمهورية أفلاطون: دراسة وترجمة، الإسكندرية، دار الوفاء للطباعة والنشر، ٢٠٠٤، ص١٧٤. ٩- أرسطوطاليس: كتاب النفس، ترجمة: أحمد فؤاد الأهواني، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ٢٠٠٩، ص١٢٤. ١٠- أرسطوطاليس: الأخلاق، ترجمة: إسحق بن حنين، تحقيق: عبد الرحمن بدوى، القاهرة، الهيئة العامة لقصور

١٣ - سوفوكليس: أنتيجوني، ترجمة من اليونانية: منيرة كروان، القاهرة، المجلس الأعلى للثقافة، ٢٠٠٦. ١٤- عبد الرحمن بدوى، م. س، ص١٤٨.

المؤسسة العربية للنشر، بيروت، ١٩٩٦،

الثقافة، ۲۰۰۷، ص۸۷.

ص۱۲۲۰»

١١- موسوعة البلاغة، م. س، ج٣،

١٢- عبد الرحمن بدوى: فلسفة

الجمال والفن عند هيجل، ط١،

١٥- عبد الرحمن بدوى: المرجع السابق، وقارن: هيجل: دروس في الإستاطيقا، ترجمة: ناجى العونلي، منشورات الجمل، بغداد/ بيروت، ج١، ٢٠١٤، ص ٢٧١. وكذلك رمضان بسطاويسي: جماليات الفنون.. الفن والحضارة في فلسفة هيجل الجمالية، القاهرة، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ،۱۹۹۸، ص ۱۹۹۸

١٦- جادامير. هـ. ج.: الحقيقة والمنهج، ترجمة: حسن ناظم وعلى حاكم صالح، طرابلس، ۲۰۰۷، ص٤٩١. ١٧ - كوربان هنرى: الخيال الخلاق فى تصوف ابن عربى، ترجمة: فريد الزاهي، منشورات الجمل، ٢٠٠٨،

١٨- عبد القادر القط: فن المسرحية، القاهرة، لونجمان، ١٩٩٨، ص٤٢٦. ١٩- البيان في وجوه البيان، تحقيق أحمد مطلوب وخديجة الحديثي، بغداد، ۱۹۶۷، ص۶۰.

## من تاريخ

## الحركة ∏∏ ۾

# ٩

## فی مصر (3)

# «الوسيلة الأدبية» للمرهش بيان نقد الإحياء

#### إيماب الملاح



لم يخل تاريخ الأدب العربى، عبر عصوره، من بروز النقاد المعنيين بدراسة وتحليل قصائد الشعر العربى منذ الجاهلية، وحتى نهاية القرن العاشر الهجرى.

وقد تناول هؤلاء النقاد قضايا النقد الأدبى في فنون الأدب المختلفة، لتوضيح القيم الخلقية والفنية في اللفظ والمعنى، والمنسمون والسكل، والأسلوب والنظم والمصورة الأدبية، والموسيقى والإيقاع، والعاطفة والخيال، والذوق الأدبى، والدربة، وقضية المجال وقضية البحال والحلاوة والجلال، وقضية السرقات الأدبية، ومن خلال هذه القضايا النقدية تعددت الاتجاهات والتيارات الأدبية والنقدية، فكانت مدرسة المحافظين على عمود الشعر العربى، ومدارس التجديد، والمولدين، والبديع، والصنعة، والتصنيع وغيرها (١).

تأسست على يد عبد الحميد الكاتب،

وابـن المقـفـع، ومـدرسـة الـتـرسـل عـلـى يد الجـاحـظ، ومـدرسـة ابـن العميد، ومـدرسـة المقامات، ومدرسة الفاضل، وغير ذلك من الاتجاهات النقدية في النثر الأدبى.

وبهذا أصبح هذا التراث النقدى العربى الأصيل بروافده المتنوعة، واتجاهاته الكثيرة ومدارسه النقدية المختلفة، أحد المصادر الأصيلة المتى انطلقت منها اتجاهات الإحياء والتجديد في النقد الأدبى العربى الحديث، يقوم في تجديده على الأصول النقدية، القديمة، والمقومات الفنية، والمدارس النقدية، ومدارسه النقدية بميع اتجاهاته الحديثة، ومدارسه النقدية المحافظة والتجديد، مثل: المجددين، وجماعة أبولو، وجماعة الديوان، حتى أصبح النقد العربى الحديث مرحلة تاريخية جديدة، تعاقبت بعد مراحله تاريخية جديدة، تعاقبت بعد مراحله الأصلية والعربية في العصور القديمة (٢).

2

ولأن النقد العربى، ومن ابن سلام وحتى الجرجانى والقرطاجنى، كان من النوع الذى يمكن وصفه بأنه نقد يركز على

النص Text-centred وعلى تفاصيل العملية النصية الدقيقة، وليس على العناصر المحيطة به من سياقية، أو حتى فردية بيوغرافية، أو اجتماعية، أو حتى تاريخية، فإن هذا التركيز على النص، كما يراه الناقد الدكتور صبرى حافظ، هو ما تتسم به الثورة النقدية (تناولها في مقال مفصل بدوريته الفصلية الكلمة) والتي لم تتخلق ملامحها وتتبلور إنجازاتها إلا مع القرن العشرين.

فقد عمد النقد العربى منذ محاولته العيارية لتحديد «طبقات فحول الشعراء»، مرورًا بموازاناته بين شاعرين على أسس نصية صرفة، وانتهاء بنظرياته الدقيقة في اللغة والمجاز والاستعارة إلى بلورة حقيقتين معياريتين، أصبح لهما فيما بعد دور أساسى في هذه المثورة النقدية الحديثة؛ هما:



أهمية ما قدمه المرصفى أنه مزج استعادته للتراث بذوقه الخاص ووعيه المعاصر ، وأنه أدرك صلاحية المدخل اللغوى للتعامل مع النص عمومًا ، والنص الشعرى خصوصًا



حسين المرصفي

أولًا: ضرورة اعتماد النقد على معايير نصية مستقاة من داخل النص نفسه، ومن عناصرتكوينه الأساسية.

وثانيًا: أن النص الأدبي مشيد من الكلمات، ولذلك فإن أى تعامل معه لا بد أن يعتمد على تحليل اللغة كبنية مولدة للمعانى والدلالات قبل أي شيء آخر من خارج العملية النصية.

نخلص من هذا العرض المكثف للعلاقة بين تاريخ النقد العربي القديم، في همومه وانشغالاته، وبين حركة ونشوء النقد العربى الحديث، إلى استشفاف الدافع لظهور مدرسة الإحياء أو (نقد الإحياء) كما عرضنا لسياقه التاريخي والثقافي في الحلقة الماضية.

فى ترسيمه لحدود وخريطة اتجاهات النقد العربي الحديث يرى محمد مندورأن هناك عدة مدارس تبلورت في النُقد العربِي الحديث، وكانت على التعاقب؛ هي: المدرسة التقليدية (نقد مدرسة الإحياء التي مثل لها بجهود الشيخ حسين المرصفى نموذجًا)، ثم النُقد التطبيقي الحديث، ثم المدرسة الجماليَّة، فالمدرسة النفسية، وأخيرًا النَّقد الإيديولوجي.

وإذا كانت النهضة الأدبية تستدعى دائمًا -وكما ألمعنا أيضًا في الحلقة السابقة-نهضة نقدية موازية لها، وهذا ما يمكن أن نلاحظه في بزوغ هذه النهضة مع مجموعة من السرواد الذين تشبعوا بالتراث النقدى العربي (القديم)، ومن أوائلهم الشيخ حسين المرصفي ( ١٨٨٩ أو ۱۸۹۰ على خلاف)، الذي استعاد تقنيات وإجراءات هذا التراث النقدى والبلاغي (٣)، وأعاد صياغته في مدونته الباذخة «الوسيلة الأدبية للعلوم العربية»؛ معتمدًا

عددًا من الآليات التي استخلصها وحددها بذكاء كبير وقدرة فائقة المرحوم محمد مندور (في تحديد منهج البحث ومبادئ الحفظ والإبداع، وفن الموازنة وتحليل النصوص والمقارنة بينها، والنقد التقليدي القديم مع نظرات وإشارات تجديدية بزغت على استحياء بإضافة هنا أو استكمال هناك.. إلخ).

وقد ألمعنا في الحلقة السابقة إلى تعريف سريع بالكتاب، وتاريخ صدوره، ويبقى من الضروري إلقاء ضوء كاشف على محتواه، وما قدمه من مادة شعرية ونثرية، والطريقة التي انتقى بها مادته تلك من التراث العربي القديم.

تضمن كتاب «الوسيلة الأدبية إلى العلوم العربية» المحاضرات التي ألقاها الشيخ حسين المرصفي على طلبة دار العلوم في السنوات الأولى من إنشائها، و«يختتمه الشيخ حسن ابن الشيخ حسن أبى زيد سلامة بحمد الله على تمام طبعه في سنة ١٢٩٦ه، مما يوحى بأن الشيخ حسين هذا هو الذي كتب هذه المحاضرات إملاءً عن أستاذه الشيخ حسين المرصفى، وإن لم يُفصح الشيخ حسن أبى زيـد سلامـة عن ذلك»(٤).

والكتاب على أية حال، كما يقول محمد مندور، شديد الشبه بكتب الأمالي العربية القديمة، كأمالي أبي على القالي، وأمالي المبرد، وأمالي ابن الشجري، وغيرها، وإن اختلف كتاب الوسيلة عن الأمالي القديمة في أنه لم يقتصر على الأدب وروايته، بل شمل جميع علوم اللغة العربية، من نحو وصرف وعروض وفصاحة وبيان وبديع ومعان، ثم الأدب بضرعيه الشعر والنثر متحدِّثًا عن كل فن على حدة، ولكن على

طريقة الاستطراد والتداعي المعروفة في كتب الأمالي القديمة، واستشهاد الشيخ حسين المرصفى ومحفوظاته الضخمة «تنمُّ عن ذوق سليم في الاختيار».

كما ينمُّ حديثه عن علوم اللغة عن فقه وتعمُّق، وحافظة جبَّارة، فضلًا عن حديثه عن رائدًى البعث الأدبي في عصره محمود سامى البارودي الشاعر، وعبد الله فكرى الناثر، وإيراده عددًا من قصائد البارودي الشعرية، ومقطوعات عبد الله فكرى النثرية، والموازنة بينها وبين شعر القدماء ونثرهم (٥).

ولا نجاوز الصواب إذا قلنا إن معظم رواد النهضة الأدبية والنقدية قد تتلمذوا على كتاب «الوسيلة الأدبية»، ذلك أن الرجل لم يستحضر مقولات التراث وتقنياته على نحو شمولي، وإنما على نحو انتقائي، حيث استعاد المناطق المضيئة في هذا التراث(٦)، لما وجد فيها من صلاحية للحلول في الواقع المعاصر له، على أن يؤخذ في الاعتبار أنه حاول تعديل بعض ما استحضره، أو الإضافة المحدودة إليه، من ذلك ما صنعه عندما استعاد تعريف القدامي للشعر، وأوضح ما به من عوار، ثم قدم تعريفه المقترح الذي لا يبعد كثيرًا عن التعريف القديم، فقال إنه «الكلام البليغ المبنى على الاستعارة والأوصاف بأجزاء متفقة في الوزن والروي، مستقل كل جزء منها في غرضه ومقصده عما قبله وبعده، الجارى على أساليب العرب المخصوصة».

إن أهمية ما قدمه المرصفى، في وسيلته، بحسب الناقد الدكتور محمد عبد المطلب، أنه مزج استعادته للتراث بدوقه الخاص ووعيه المعاصر، وأنه أدرك صلاحية المدخل اللغوى للتعامل مع النص عمومًا، والنص الشعرى خصوصًا.

يقول عبد المطلب «والذي نخلص إليه من متابعة مرحلة النهضة أن النقد الأدبى -في مجمله- كان نقدًا لغويًا ولا نقصد بالنقد اللغوى هنا ما نتعارف عليه اليوم في الأسلوبيات والبنيويات، لكنه النقد اللغوى المعنى بأمرين؛ الأول: السلامة من اللحن. والآخر: ملائمة اللفظ للمعنى والسياق. ثم إضافة بعض الهوامش التراثية لمواصفات المفردات والتراكيب؛ من

الجديدة

مثل: الرقة والعدوية، وكثرة الماء، والبعد عن التنافر والغرابة والتعقيد، وهي غالبًا مواصفات سلبية بالنفى، تمثل بصدق الرغبة في توظيف النقد بوصفه سلطة، أكثر من قدرة وصفية تحليلية تحتل منطقة محايدة بين النص والمتلقى تيسر لله مقاربته وتذوقه، لكن ذلك لا يلغى هذا الجهد الكبير الذي كان مدخلًا صحيحًا إلى مرحلة التجديد في الأدب والنقد على السواء».

وبالجملة فإن من كان يريد أن يعرف مفهوم «الأدب»، وضمنا «النقد» حتى ذلك الوقت، فكان عليه أن يرجع إلى كتاب «الوسيلة الأدبية» للشيخ حسين المرصفى ليعلم أن هذا الاسم الجامع «كان يطلق على مجموعة من العلوم اللغوية، منها الخط والإملاء، وحظ الشعر والنثر فيها حظ الخادم للنحو والصرف والبلاغة» (٧).

5

ولعل خير ما نختم به هذه العجالة عن ريادة الشيخ حسين المرصفى لنقد الإحياء وبيانه في كتابه «الوسيلة الأدبية» ما اختتم به الناقد البارع الكبير محمد مندور الفصل الذي عقده عنه في كتابه عن «النقد والنقاد العاصرون»؛ إذ يقول:

عن «النقد والنقاد المعاصرون»؛ إذ يقول: «إننا لا نستطيع أن نغفل عند حديثنا عن النقد والنقاد، في نهضتنا الأدبية المعاصرة، مثل هذا الرائد الشيخ حسين المرصفى الذي بعث النقد التقليدي، وساعد في حركة البعث الأدبي كله وطرائقه مساعدة فعالة، بل اهتدى بفطرته السليمة إلى بعض ما تردّى فيه بعض نقاد العرب القدماء؛ مثل قدامة بن جعفر عندما عرَّف الشعر في كتابه نقد الشعر؛ بقوله: «إنه الكلام الموزون المقضى»، وجاراه في هذا التعريف جميع من خلفه، على حين نرى الشيخ المرصفى بفطرته الأدبية السليمة يقول: «وقول العروضيين في حدُّ الشعر إنه الكلام الموزون المقفّى ليس بحدّ لهذا الشعر باعتبارما فيه من الإعراب والبلاغة والوزن والقوالب الخاصة، فلا جرم أن حدهم ذلك لا يصلح له عندنا، فلا بدَّ من تعريف يعطينا حقيقته من هذه الحيثية، فنقول: إن الشعر هو الكلام البليغ، المبنى على الاستعارة والأوصاف، المفصل بأجزاء

إن النص الأدبى مشيد من الكلمات، ولذلك فإن أى تعامل معه لا بد أن يعتمد على تحليل اللغة كبنية مولدة للمعانى والدلالات قبل أى شىء آخر من خارج العملية النصية

متفقة فى الوزن والروى، مستقل كل جزء منها فى غرضه ومقصده عما قبله وبعده، الجـارى على أساليب العرب المخصوصة

ويكفيه فخرًا في هذا التعريف أنه فطن إلى خاصية أساسية تميز الأدب عامة والشعر خاصة عن غيره من الكتابات، وهي التصوير البياني بدلًا من التقرير الجاف(٨).

الهوامش:

(۱) يمكن لمن أراد استجلاء صورة

النقد العربي القديم، الرجوع إلى:

محمد مندور: «النقد المنهجي عند

العرب»، دار نهضة مصر، القاهرة، د.ت.
عند العرب حتى القرن الثامن

عند العرب حتى القرن الثامن

الهجري»، دار الثقافة، بيروت (لبنان)،

الطبعة الرابعة، ١٩٨٣،

معبد الحكيم راضى: «دراسات في

النقد العربي» (التاريخ/ المصطلح/

المنهج)، الهيئة العامة للكتاب، القاهرة،

المارعي على صبح: في النقد الأدبى،

الجامعة الأمريكية المفتوحة، بيروت،

.191.

(٣) وقد تتابعت، في الطريق ذاته، أسماء رواد النهضة في تأكيد هذا التوجه والمنحى النقدى مع بعض مغايرة في الإضافة أو الحذف، فهناك محمد دياب (١٩٠٠) صاحب كتاب «تاريخ الأدب»، وحمزة فتح اللّه (۱۹۱۸) صاحب كتاب «المواهب الفتحية في علوم اللغة العربية»، والشيخ سيد بن علي المرصفى (۱۹۳۱) صاحب «الآمل في شرح كتاب الكامل».. وآخرون. (٤) محمد مندور: النقد والنقاد المعاصرون، دار نهضة مصر، القاهرة، (٥) محمد مندور (النقد والنقاد المعاصرون)، المرجع نفسه، ص٧. (٦) وصف مندور هذا الجهد الذي يندرج تحت إنتاج إلمدرسة التقليدية بأنها «مدرسة النقد البلاغي»، كما وصفها بأنها تمثل «النقد البلاغي التقليدي»، ورأى أن نموذجها الأجلَّى هو الشيخ حسين المرصفي، وهي التي

14) 60 (121) 60 (141)

إلى ٱلْعُـلُومِ ٱلْعَرَبَتِ قِي

جُيسَتَن بن أَخِيمَدَ بن جُيسَتَن المرْصَفِي

مدرّش العُلوم العَربيّةِ وَعُلوم الأدب بدَارِ العُلوم الخديويّة المَصريّة

رُحمَّهُ الله تَعَالَىٰ (ت ۱۲۰۷هـ / ۱۸۹م)

性的化的

مضافًا إليها علمًا النحو ومن اللغة. (٧) د.شكرى عياد: «المذاهب الأدبية والنقدية عند العرب والغربيين»، سلسلة (عالم المعرفة) الكويتية، (١٧٧) ، سبتمبر ١٩٩٣، ص٨٧. (٨) محمد مندور: (النقد والنقاد المعاصرون)، الرجع نفسه، ص١٩٠.

كان عملها يتركز بالأساس على تناول

النصُوص الأدبية (شعرية ونثرية)

من منظور علوم البلاغة التقليدية،

الثقافية المجالية

### نصائح من متخصص

# معايير لعمل

عالف کتاب جید

🅊 ج. ا

لم تعد ذائقة الفنان هي العامل المؤثر في تحقيق النجاح والتمكن من جذب الجمهور، ريما لاختفاء الفنان

واستبداله بآخريفتقد للموهبة والقدرات، بل وريما الرؤية والمنهجية التي يتطلبها تنفيذ مهماته بدقة،

ومنح المنتج النهائي قيمة تنافسية أكبر، بدلا من أن تأخذ منه ومن

قيمته، ولأن العلم لم يترك نهرًا من

أنهار الحياة لم يتقاطع معه؛ فقد

ذهبت أكاديمية «سلف بابليشينج»

للمتخصص «روبرت كيوساكي» ليقدم

نصائحه في تصميم غلاف كتاب جيد.

بلا عناء أو حاجة لمحاورة أو مراوغة تحدّث «روبرت کیوساکی» مقدمًا خمس نصائح تمثل كل منها معيارًا، يمكن استخدامها معًا لتقييم غلاف أي كتاب وقياس مدى جودته، وفي مقدمتها «التركيز على

> الصورة الكبيرة»؛ فعلى المصمم أن يبحثعنالقصة وراء وضع هذا الكتاب، سواء كان أدبيًا أو غير أدبى، وبالتالى على المصمم قراءة الكتاب جيدًا والإلمام بفكرته الرئيسية.

أما الثاني؛ «تكوين

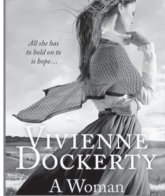
قوى»، وهو سر من أسرار السحر باستخدام برامج وأدوات التصميم بمهارة، وعلى المصمم أن يجعل التماثل صديقه قدر الإمكان، استخدام أنماط شكلية ناعمة غير مشتتة للانتباه، استخدام الزوايا العالية والمنخفضة لرؤية التصميم ككل وما يحدثه من تأثير، على أن يرتبط التكوين بالدعائم الأساسية التى تفرضها فكرة الكتاب التي توصل إليها المصمم عبر تحقيق المعيار الأول.

OMER DYLAN REDDEN

بينما الثالث؛ «نقطة محورية مثيرة للاهتمام»، فكل تكوين يحتاج لنقطة محورية، تلك النقطة يمكن للمصمم البحث عنها عبر صديق أو أكثر يرشدونه إلى أول قطعة يتجه بعينه نحوها، سواء كان عنوان الكتاب، أو اسم مؤلفه، أو شكل معين في التكوين، وأي منها يلفت الانتباه أولا، وهناك علم خاص بالتكوين يتضمن سُبِل عمل النقاط المحورية، والتي يمكن أن تتعدد في تكوين واحد، ولكن لا يجب أن تتنافس فيما بينها.

Examples of Well-Formatted





والرابع؛ «عناوين رئيسية وفرعية واضحة»، يجب أن يكون العنوان مرئيًا ومقروءًا وأن تعزز ذلك عناصر مرئية أخرى في الغلاف، وهذا المعيار وحده كافيًا للتأكيد على حقيقة أن الغلاف ليس ملكًا للكاتب أو مصممه، وإنما لمن سينجذب إليه، وكذلك العنوان ملكًا للقارئ الذي ينجذب إليه.

وصولا للخامس؛ «البساطة»، ربما تحقق بعض التكوينات المعقدة قدرًا كافيًا من الجاذبية وتسهم في عمل غلاف جيد، ولكن يظل ذلك الأمر شاذًا وخروجًا عن القاعدة التي تحتم على المصمم البحث بكل السبل عما يجعل تصميمه بسيطًا، وأن تخدم كل عناصر التكوين النقطة المحورية ومدى وضوحها وتأثيرها.

SCOTT ALLAN

النقافية الحديدة



## ألكوف تدعو لمقاطعة المحتل

الأزمة



اتهموها بمعاداة السامية بعد حملتها ضد الهوس الدينى والتمييز العرقى

000

الصفحات الثقافية إلى الأولى بعدما ألقت أستاذة الفلسفة الأمريكية «ليندا مارتين ألكوف» عدة محاضرات بجامعة فرانكفورت الألمانية بعنوان رئيسي «العرق.. الْثقافة.. التاريخ»، والتي عرجت فيها إلى هوس البعض بتقسيم البعض لطبقات لاعتقادات خاطئة وغير إنسانية، وأبرزها هوس الجنس الأبيض، وكذلك الهوس الديني الذي يمهد العقول للاعتداء والاحتلال، ودعت لقاطعة مثل تلك الحكومات والشعوب، وهو ما جعل بعض المنظمات الصهيونية توجه لألكوف اتهامها الكلاسيكي بالعداء للسامية، وهو ما رفضته جامعة فرانكفورت واعتبرته سوء تقدير وتفسير من قبلهم، وأن ما طرحته ألكوف امتدادًا لجهودها نحو الحب والسلام والمساواة

بين البشر





000

نكثت
الأعلام
وخفتت
الأصوات،
بعدما أعلن
الكاتب «شين
شيتشنج» عن وفاة
الأخ الأكبر لكتاب
الشهير «ني كوانج»
عامًا، قضى منها ما
يقرب من خمسين عامًا
عام ١٩٥٧ نموذ كا للقوة
عام ١٩٥٧ نموذ كا للقوة

كوانج

رحيل الأخ الأكبر

يقدم للعالم من هونج كونج التي انتقل إليها عام ١٩٥٧ نموذجًا للقوة الناعمة بأشكال وسبل مختلفة، حتى عرف بأنه صاحب المواهب الأربعة، فهو شاعر وروائي وكاتب سيناريو ومقدم برامج، اعتاد أن يستخدم أسماء مستعارة تناسب المواقف المختلفة التي تصدى لها بذكاء وحنكة مثل ويسلى، شاونج، يو تشوان، وي لی، پیکی، هونج شین وويلونج، كما عُرف

حيث كان يجمعه صداقات من كل طرفين متخاصمين.

بصديق الأعداء؛

## سر فرانز كافكا الأخير

الإجراءات القضائية الطويلة، تم أخيرًا فتح الخزانة التي تضم أوراق فرانز كافكاً، وذلك بأحد البنوك السويسرية عام ۲۰۱۹، والتي اشتملت على مخطوطات لكتابات لم تُنشرمن قبل، إلى جانب ما يزيد على ١٠٠ من رسوماته التي لم يرها أحد من قبل، وبعد نحو ثلاث سنوات على اكتشاف ما اعتبره الخبراء آخر أعمال كافكا، تخللها الكثيرمن العمل والإعداد من قبل المتخصصين، أصدرتُ جامعة «ييل» كتابًا به رسومات كافكا لأول مرة، ذلك المبدع الذي عرفه الجمهور حول العالم ككاتب، ولكن هذه المادة الجديدة تقدمه لهم كفنان تشكيلي، ومن ثم تفتح أبوابًا جديدة للدراسة والبحث بعد ما يقرب من مئة عام على رحيله.

تقديم كافكا بوصفه منانًا تشكىلىًا للمرة الأولى



000

## بروكسل تستعد لعاصمة 2030

«حجة لحبيب» والكاتب المسرحي «جان جوسينز» لبكشفا عن التقدم الذي حققته بلجيكا؛ لتبدو قريبة من حصولها على العاصمة الثقافية الأوروبية عام ٢٠٣٠ وسط منافسة قوية داخلية بين مدنها لوفين ولييج وغينت وكورتريك، ولكن يبدوأن بروكسل التي بدأت الاستعداد منذ أكثر من ١٠ سنوات هي الأقرب، والتي تتعلق آمالها بنحو ١٠ أحداث منها مشروع الموسيقي «ميتكس»، مهرجان الشعر «بارك بيوتيك»، مشروع معماری جدید لسامی بالوجى حول استعمار الفضاء، وفي سبيل تدعيم بروكسل تم ترشيح «حجة حبيب» لتولى وزارة الشؤون الخارجية والشؤون الأوروبية والتجارة الخارجية والمؤسسات الثقافية الفيدرالية في الحكومة الىلجىكية.



العاصمة البلحيكية باتت قريبة من حصولها على عاصمة الثقافة الأوربية بعد عشر سنوات من الاستعداد

000



النقافية الحديدة

113

● سبتمبر 2022 ● العدد 384

#### تطور الطب عموما وبطو تم فصل هذا المرض (التو علم تصنيف الأمراض).

هناك خطأ جوهرى تأصل فى سيرة حياة فيودور ميخايلوڤيتش دوستويڤسكى، وهذا الخطأ ألقى بظلاله على حياة وذكرى الكاتب الكبير. ان التأكيد الشائع على أن دوستويڤسكى كان يعانى من الصرع أمر عار من الصحة تمامًا، فالصرع هو أحد أشد الأمراض التى تؤدى نوباته المتكررة (وقد عانى الكاتب بضع مئات من النوبات على مدى حياته) إلى تدهور فى الشخصية. إن وقوع مثل هذا الخطأ كان أمرًا طبيعيًا، ارتبط بمستوى تطور الطب عمومًا وتطور فن التشخيص بصفة خاصة، آنذاك لم يكن قد تم فصل هذا المرض (التى كانت نوبات دوستويشسكى أحد نتائجه فى سياق علم تصنيف الأمراض).

منذ 140 عامًا كانت كل نوبات فقدان الوعب

تُسمَى «صرعًا» لشدة تشابهها مع الصرع

# حوستویسکی مریضاً بالصرع؟

ن. مویسیفا

ترجمة : د. أنور محمد إبراهيم

لقد آمن كل أقارب دوستويفسكي ومعارفه بأنه مريض بالصرع، بل آمن بذلك دوستويفسكى نفسه. لم یکن دوستویفسکی طبیبًا وإن کان ابنًا لطبيب، وحتى والده (الذي توفي عندما كان دوستويفسكي يبلغ من العمر ١٨ عامًا) لم يذكر مرة واحدة بين أفراد عائلته شيئًا عن الصرع، كما أعلن ذلك أندريه ميخايلوڤتش أخو الكاتب، الذي كتب يقول إن أخاه فيودور ميخايلوڤتش كان يـدرس في كلية الهندسة العسكرية من عام ١٨٧٣، وحتى عام ١٨٥١، ولو أن أيًا من مظاهر المرض كان قد ظهر عليه، ولو بشكل طفيف، لكان قد فصل على الفور من الكلية، إذ إن أي معهد دراسي عسكري لا يمكنه أن يتغاضى عن وجود أحد بين تلاميذه يعانى من مثل هذا المرض» (١) كما لم تلاحظ عليه أى أعراض من عام ١٨٤١ حتى أبريل ١٨٤٩ (فترة الاعتقال).

وسـرعــان مـا نشـر أنــدريــه ميـخـايـلـوفــتش دوسـتويـفسـكـى وفـى نفس الصحـيـفـة رسـالــة أخــرى اسـتـنـد فيها إلــى شـهـادة الـطبـيـبأ.

روزنكاميف، الذي كان يخدم في مستشفى أوسك؛ حيث «تعرض دوستويفسكى للفحص الطبى على يد الجنرال قائد المدينة ومعه أقرب مساعديه الميچور كريفنتسوف»، الذي «عرض دوستويفسكى للعقاب البدني» «لا يمكنكم أن تتصوروا الرعب الشديد، الذي انتاب أصدقاء المرحوم، الذين كانوا شهودًا قبل ذلك على مراسم الإعدام، لوجود عدوه الشخصى كريفتسوف، وكيف أصيب فيودور ميخايلوڤتش بطبعه العصبى ورهافة ميخايلوڤتش بطبعه العصبى ورهافة إحساسه بأول نوبة صرع عام ١٨٥١، تلك النوبة التى ظلت تلاحقه مرة في كل شهر».

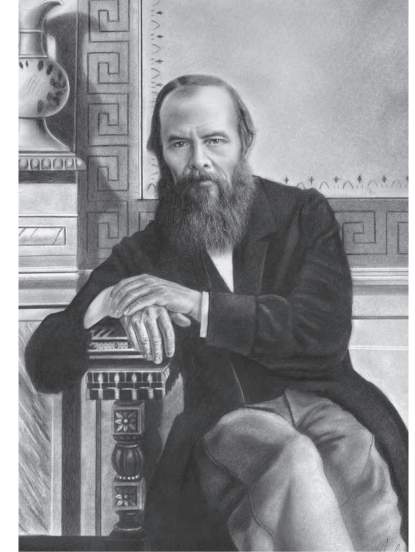
بناء على ذلك؛ فإن دوستويقسكى كان يبلغ من العمر ٣٠ عامًا عندما داهمته أول نوبة على أشر تعرضه لضغوط شديدة. لا جدال في أن الضغوط يمكن بسهولة أن تستفز نوبة الصرع لو كانت هناك إصابة به. إن الضغوط ممكن أن تحطم الإنسان معنويًا أو جسديًا،

يظهر ذلك عادة (إذا ما تحدثنا عن النوبات) على صورة الذبحة الصدرية وانسداد أوعية القلب والسكتة المخية، وكذلك نوبات ارتفاع ضغط الدم المصحوبة بآلام شديدة، وأحيانا ما تنعكس في ظواهر مخية بفقدان القدرة المؤقت على النطق، الخلل في وظائف الحركة المصحوب بالتشنج أو فقدان الوعي.

كانت الإمكانات الوظيفية للنوبات (الهستيرية) معروفة في عام ١٨٥١، كما كانت نوبات الصرع معروفة هي الأخرى بطبيعة الحال وكانت هناك نوبات من نوع آخر، مثل: أزمات ضغط الدم المرتفع أو نوبات التوتر الاحماغية المفرطة، لم تكن معروفة على الإطلاق، وكيف يمكن تصور الأمر على نحو آخر، وجهاز قياس ضغط الدم (تولومتر روتشي) لم يكن معروفاً حتى عام ١٩٩٦، ولم يبدأ قياس الضغط داخل المخ أو استخدام مصطلح «ضغط الدم» إلا بعد ذلك بسنوات طويلة.

إن عدد الأمراض التي كانت معروفة مند ١٤٠ عامًا خلت كان ضئيلًا نسبيًا، وعلى الرغم من أن أى ظاهرة - تقريبًا - كانت تتطور على نحو مفاجئ . من الذبحة الصدرية إلى نوبة





دوستويفسك،

الضحك أو الغضب. كانت تسمى نوبة، فإن كل نويات فقدان الوعى . ما عدا الإغماءات . كانت تُسمى «صرعًا» لشدة تشابهها مع الصرع.

#### على أى نحو إذن تبدو نوبة الصرع الحقيقية؟

استنادًا إلى الموسوعة السوفيتية الميسرة؛ فإن «المريض يعترى جسده إبان النوبة تشنج شديد يفقد على أثره الوعى ويسقط كالمقتول، ونتيجة لصعوبة التنفس. بسبب التقلصات التشنجية إبان التنفس للعضلات، يصبح الوجه أسود ضاربًا إلى الزرقة (من هنا جاءت التسمية الشعبية «المرض الأسود»)، تثبت العيون تحت الجبهة أو تنغلق بشدة، لا تستجيب الحدقتان للضوء. يتساقط الزبد من الفم وكثيرًا ما يكون مخلوطًا بالدم نتيجة عض اللسان، وأحيانًا يحدث تبول وتبرز لا إراديين. يأخذ التشنج في الروال تدريجيًا وخلال من دقيقة إلى دقيقتين ونصف يزول تمامًا، وعندما ينام المريض بعمق دون أن يسترد وعيه وعندما يستيقظ لا يتذكر ما

تؤكد هنا إلى أن النوبة، كما يبدو من الوصف،

تكون قصيرة وغير مصحوبة بالألم، وقد يموت المريض لو استمرت التشنجات ١٥ دقيقة إلى نصف ساعة، وهو ما يحدث عندما تتكرر هذه النوبات واحدة في أثر الأخرى. وهذه لا تسمى بنوبات وإنما تعرف بحالة الصرع Status .epilepticus

#### والآن لنتأمل وصف النوبة كما أوردتها أنا جريجوريفنا زوجة دوستويفسكي:

كان فيودور ميخايلوڤيتش ممتلئًا حماسًا وهو يقص على أختى أمرًا ما شيقًا وفجأة أرتج عليه القول، واعتراه الشحوب وقام من مقعده نصف قيام ثم راح يميل باتجاهى، وفجأة دوت صرخة مرعبة وكأنها غير صادرة عن بشر، هي على الأرجح عواء، وأخذ فيودور ميخايلوڤيتش يميل إلى الأمام. ثم رأيت كيفأن جسد زوجي، الذي فقد القدرة على الإحساس، قد بدأ ينزلق من الأريكة ولم

تكن بي قدرة على إيقافه. سمحت لفيودور ميخايلوڤيتش بالهبوط إلى الأرض، وأنا أهبط أيضًا معه بدوري وطوال الوقت كان التشنج يهزرأسه فوق ركبتي. شيئًا فشيئًا أخلذ التشنج في التوقف وأخلذ فيودور ميخايلوڤيتش في استعادة وعيه، ولكنه لم يكن يدرك في بادئ الأمرأين يوجد، كما أنه فقد كذلك القدرة على النطق. كان يجد في أن يقول شيئًا ما، ولكنه كان ينطق بكلمة بدلا من أخرى، وكان من المستحيل أن تتبين ما يقول. ربما وبعد نصف ساعة فقط نجحنا في إنهاض فيودور ميخايلوڤيتش ووضعه على الأريكة. عاودته نوبة أخرى بعد ساعة وكانت فى هذه المرة من القوة بحيث أنه ظل يصرخ من الألم ما يزيد على ساعتين بعد أن استرد وعيه(٤).

على هذا النحوظهرلدى فيودور ميخايلوفيتش فجأة تهيج حركى نفسى مصحوب بغياب الوعي، وقد لوحظ لدى خروجه من هذه الحالة اضطرابات في النطق كالاحتباس Aphasia واللجلجة -Para phasia (فكان ينطق كلمة بدلًا من أخرى). لم تقدم هنا أي أوصاف مميزة للتشنجات الصرعية (باستثناء «الصراخ» وهو أمر يحدث أيضًا أثناء التهيج الحركى النفسى). جرت الإشارة كذلك إلى ظهور ألم لا يحتمل متزامن، دون الإشارة إلى وضع الألم والأرجح أن يكون ألمًا بالرأس (وهو ليس من الأمور المميزة للصرع) استمر عدة ساعات (نتج عنه «صراخ وأنين»).

وبنفس الطريقة وصف النوبة كما قدمها ن. ستراخوف: «... توجه ناحیتی بوجه یفیض بالوحى، وجه يشى بأن الإلهام قد بلغ لديه أعلى درجة ثم توقف برهة كما لو كان يبحث عن كلمة يعبر بها عن فكرته، ثم فتح فمه... وفجأة خرج من فمه المفتوح صوت غريب ممتد ومبهم، ثم سقط على الأرض في وسط الحجرة فاقدًا الشعور. لم تكن النوبة في هذه المرة شديدة الوطء، وكان جسده كله يهتز نتيجة للتشنجات، وبدت هناك رغوة عند أركان فمه، وبعد ربع ساعة استرد وعيه، قمت فأوصلته سيرًا على الأقدام إلى منزله الذي كان يقع غير بعيد»، «كانت نوبة المرض تداهمه مرة في الشهر تقريبًا. كان هذا هو المعدل الطبيعي لها. ولكنها في بعض الأحيان النادرة كانت تعاوده أكثر من مرة، بل وصلت إلى مرتين فى الأسبوع. أما خارج البلاد، أي عندما كان يتاح له قدر أكبر من الهدوء، وكذلك نتيجة للظروف المناخية المناسبة، فقد كان من المكن أن تمر أربعة شهور تقريبًا دون أن تعاوده

الحديدة

النوبات»(٥).

وهكذا فقد ظهرت النوبة، كما حدث في المرة السابقة، تصاحبها إثارة حادة. لم يسقط فيودور ميخايلوڤيتش بغتة، وإنما «هبط إلى الأرض» أي أنه لم يفقد وعيه في لحظة خاطفة، كما لم يتلوى من التشنجات، وإنما لوحظ فقط «اهتزاز الجسم كله» أى تشنج توتری. هی نوبة، مثل سابقتها، استمرت نصف ساعة، وهي بالنسبة للصرع تعد طويلة للغاية. إن أهم خاصية في هذا الوصف مقارنة بما قدمته أنًا جريجوريڤنا، يتلخص في غياب آلام الرأس الحادة واحتباس الكلام، ثم الحديث عن علاقة نويات دوستويفسكي بالاضطراب النفسى وتقلبات الجو. هذه الصورة التي رسمها ستراخوف تتفق تمامًا مع أزمة الأوعية الدماغية الحادة والمميزة - بالمناسبة - لظروف الاضطرابات النفسية وتقلبات الجو.

كلتا النوبتان لم يقم بوصفهما أطباء؛ لذا فمن المستحيل أن نحكم على حالة حدقتي العينين أو حالة التشنج، لا بد من وصف طبيب، ولكن لم يكن هناك هـذا الطبيب.

لم يكن هناك هذا الطبيب، على الرغم من أن دوستويفسكي قضى أربعة أعوام في معتقل عسكرى لم يذهب فيها إلى المستشفى

لم يكن هناك هذا الطبيب، على الرغم من أن دوستويفسكي قضي في الخدمة العسكرية ستة أعوام بدأها جنديًا كانت النوبات تعاوده خلالها، كما أعلن هو نفسه ذلك، «مرة كل ثلاثة أسابيع» أي أن مجموعها بلغ مائة نوبة، فهذه النوبات إما لم يشاهدها أحد وإما لم يسجلها أحد.

فضلا عن ذلك، فإن دوستويفسكي، وهو يتقدم بالتماس إعضاءه من الخدمة في الجيش، لم يذكر كلمة صرع (٦)، أما الكلمة نفسها فقد وردت في شهادة الطبيب برماكوف والملحقة بالالتماس. وتأتى صياغة الشهادة على النحو التالي: «.. ويبلغ المذكور من العمر ٣٥ عامًا، متوسط البنية، تعرض في عام ١٨٥٠ لنوبة الصرع الأولى Epilepsia وقد ظهرت على شكل صراخ، فقدان للوعى، وقد تكررت هذه النوبة عام ١٨٥٣ ومنذ ذلك التاريخ تتكرر فى نهاية كل شهر. وفي الوقت الحالى يشعر السيد دوستويفسكي بضعف عام في قواه البدنية ونحول في البدن وكثير ما يعاني من تكرار ألم عصبي في الوجه نتيجة ألم عضوي

يا لغرابة هذا التقرير ـ «تتكرر النوبات في نهاية كل شهر». إن الطبيب هذا لا يكتب



أندريه ميخايلوفتش

ما رآه بنفسه وإنما ما أخبره به الملازم ثان دوستويفسكي، كما يسجل (حرفيًا) أن النوبة استمرت خمسة عشر دقيقة. لعل الطبيب لم يكن يعرف مشهد الصرع. الأرجح أنه كان يعرف، فقد كانت توجد آنداك، كما توجد الآن أوامر ومنشورات إجبارية وكذلك كتب إعلامية للتعرف على الحالات التي تنطبق بتشخيص الأمراض لاحظ أن كتاب ك. ف. أورلوف الطبي هذا قد بات موجودًا سنة ١٨٩٠، أى بعد تسع سنوات من وفاة دوستويفسكي(٨)، الذي يفرد فيه مكانًا كبيرًا لتشخيص الصرع، فهذا المرض يعد مؤشرًا سلبيًا تمامًا للخدمة في صفوف الجيش، ومن ناحية أخرى فكثيرًا ما يتظاهر الجنود بالإصابة به عن طيب خاطر. لماذا كان يتم إرسال المشتبه في إصابته بالصرع - لا يستثنى من ذلك ولو أدنى رتبة - إلى المستشفى العسكرى؛ حيث يظل تحت الفحص لمدة ثلاثة شهور، يعد بعدها تقرير عنه يشترك في كتابته ثلاثة (ثلاثة!) أطباء. إن هذا الاهتمام الخاص بمرضى الصرع يتم تمامًا لا بدافع الاحساس بالشفقة نحوهم، وإنما انطلاقًا من ضرورة الحفاظ على النظام العسكرى الصارم. إن كل جيوش العالم في جميع العصور والأزمان تتخذ الحيطة تجاه الجنود الذين يفقدون المسئولية عن

تصرفاتهم من وقت لآخر.

لنقرأ ونعاود قراءة اللوائح العسكرية التي صدرت منذ مائة وخمسين عامًا مضت، وسوف نتأكد أنها لا تختلف عن اللوائح الصادرة حديثًا، اللهم إلا في طريقة صياغتها. وبعد أن يتم لنا عقد المقارنة سندرك في أي حلقة مفرغة سقط الطبيب يرماكوف. لقد كان أمامه بكل وضوح رجلًا يعانى من وطأة المرض وبحاجة للخروج من الجيش. ولكن ذلك كان أمرًا مستحيلًا إلا إذا كان المرض الذي يعاني منه هذا الضابط مدرجًا في القائمة الرسمية للأمراض التي تعطى حاملها الحق في الإعفاء من الخدمة. وبالنسبة لشخص يعانى من نوبات ما. كان الصرع وحده هو المرض. وإن لم يكن هو.

في هذه الحالة لو أن الطبيب أعلن عن مرض دوستويفسكي بالصرع عندما كان من أصحاب الرتب الدنيا، ربما أدى ذلك إلى إيداعه المستشفى، ومن ثم لانتهت المشكلة عند هذا الحد لكن الطبيب قدم طلب إعفاءه عندما لم يعد دوستويفسكي جنديًا وإنما برتبة الملازم ثان. إن الفحص الذي قام به يرماكوف آنذاك مرة واحدة وبدون حضور طبيب آخر في حضور القائد باخيروف، أمر يمكن التغاضي عنه...أما أن مريضًا بالصرع يظل بالخدمة ست سنوات دون أن تفحصه لجنة طبية، فهذا خطأ قد وقع فيه الطبيب وهو خطأ فاحش. وهكذا أصبح أمام الطبيب المذنب من ساسه إلى رأسه - أحد أمرين، إما أن يصفه بمرض ليس به. وإما أن يخفى العلة مدة طويلة وهو ما يعد خرقًا للنظام. لقد استطاع الطبيب يرماكوف أن يوائم بين نقيضين: اتخاذ موقف إنساني بمساعدة شخص في أمس الحاجة للمساعدة، وتطبيق القانون حرفيًا، واعتبر الرجل الأمركله من توافه الأمور.

والمسألة في إيجاز أنه عند النظر في التماس التقاعد؛ فإن المستندات الأساسية كانت تتمثل في: التماس موقع من صاحبه، وشهادة الحالة الصحية موقعة من الطبيب، وهذه تتم مراجعتها على قائمة الأمراض التي تعطى الحق في الإعفاء من الخدمة. فأما مراجعة التشخيص الطبى فيتولاها الكتبة الذين يقومون بإعداد المستندات، وأما أعضاء اللجنة فيستمعون فقط إلى الالتماس، وعلى هذا النحو كانت الإجراءات تتخذ في غابر الزمان. واليكم بعض ما جاء في التماس الملازم ثان دوستويفسكى: أشعرفى الوقت الحالى، وبسبب المرض المذى داهم صحتى أثناء الخدمة، بضعف عام في قواي الجسدية وهزال فى بدنى. وتكرار الألم العصبي في وجهى نتيجة معاناة عضوية في المخ، الأمر الذي يجعلنى عاجزًا عن مواصلة خدمة جلالة الإمبراطور...».

لم ترتح اللجنة لما ورد في هذا الالتماس بشأن «المعاناة العضوية في المخ»! مما دعى الطبيب

لأن يؤكد أن المرض يتفق والمرض المدرج في القائمة وأن كل شيء «تمام». ولو أن كلمة «صرع» كانت قد وردت صراحة في الالتماس، لتساءلت اللجنة: ولماذا ظل هذا المصروع ست سنوات يأكل من جراية الجيش؟ يعرفون معنى الصرع ولم يكونوا يطيقونه. إن الأمر هذا كان يعنى فضيحة وتحقيقًا، وليس مجرد تداول هادئ للأوراق الرسمية بين الجهات المعنية.

وحتى لوأن أحد ما على أي حال أمعن النظر في الشهادة، فإن يرماكوف قد اتخذ الحيطة بشكل رائع إذ وصف النوبة بالكلمات. على أن هناك خطأ فاحش في هذا الوصف: تستمر النوية ١٥ دقيقة، لو أن الطبيب اعترف أنه رأى النوبة بنفسه ثم كتب ذلك، لكان قد عرض نفسه بذلك للانتقاد إما بوصفه جاهلًا أو مزيفًا للحقيقة عن وعي. لكنه كتب «ما قيل له» وقد يكون هذا ما تراءى للمريض: دقيقتان استمرتا ساعة، أو ساعة استمرت ١٥ دقيقة، هذا ما جرى تسجيله، ولا ينبغى تصحيح شهادة المريض وإلا اعتبر ذلك تزييفًا. مجمل القول أن الشهادة الحقيقية التي أعطاها يرماكوف بشأن أن مرض الملازم ثان دوستويفسكي كانت الصرع، لا تعد شهادة

على أن أناسًا تناقلوا القول بأن الصرع كان مرضًا وراثيًا في عائلة دوستويفسكي، وربما تكون وفاة أليوشا ابن فيودور ميخايلوڤيتش الذي وافته المنية وعمره ثلاث سنوات قد جاءت نتيجة النوبة الأولى (والوحيدة).

عن النوبة الأولى والوحيدة والمفاجئة، التي يزعمون أنها قد ظهرت، ورغم تمتع أليوشا بصحة تامة وأدت إلى وفاته، كما كتبت أمه في مذكراتها. ولكننا نجد في مصدر آخر هوكتاب «شجرة عائلة دوستويفسكي»، أنًا جريجوريفنا تقدم مرة أخرى وصفًا تفصيليًا تشرح فيه كيف أن وعكة ألمت بأليوشا صاحبها ارتضاع في درجـة الحـرارة وقـيء وكذلك نوبة قصيرة (تسميها الأم نوبة تشنج -CONVUÍ SiOn) واستمرت هذه الوعكة ما يزيد على أسبوعين (من ٤/٢٨ إلى ٥/١٦) في اليوم الأخير ترتفع الحرارة مرة أخرى «أحضرناه وقد احمر خداه» مع استمرار التشنجات، كانت الساعة تشير إلى الثالثة وعشر دقائق(٩). لم يشخص الأطباء الذين كانوا يقومون على رعاية أليوشا حالته بأنها صرع، كان ذلك رأى أهله وليس الأطباء، كما سجلت ذلك لوبوف دستويفسكايا أخت أليوشا.

كان ألكسى الصغير يبدو من ناحية المظهر صحيحًا معافيًا، مائلًا للبدانة، ولكن جبهته كانت غريبة، بيضاوية الشكل، أقرب لأن تكون حادة الـزوايـا، وكانـت رأسـه مـثل بيضـة. لم تكن هذه السمات تعيب الطفل، ولكنها كانت تضفى عليه مظهرًا غريبًا ومدهشًا... شرح الأطباء لوالديه أن ألكسي الصغير كان ضحية تشوه الجمجمة. فلم يجد المخ مكانًا له أثناء

من بین مائتین وثلاثين شخصًا ممن تربطهم صلة دم بدوستويڤسكى تم تسجيل حالة صرع واحدة فقط مؤكدة وأخرى مشكوك فيها، وبالتالى لا يوجد ثمة أساس لاعتباره من الأمراض الوراثية في العائلة

نموه داخل هذه الجمجمة الصغيرة المشوهة. وقد كنت من جانبي دائمًا مع فكرة أن ألكسي الصغير كان يشبه أبى إلى حد كبير وأنه ورث عنه «داء الصرع» (١٠).

وفى سعينا للوصول إلى تشخيص دقيق لوصف مرض أليوشا فقد قمنا في عام ١٩٩٣ بإجراء حوار مع طبيب الأطفال البارز البروفيسوراً. كليورين الذي افترض أن يكون التشخيص هو التهاب السحايا -Meningi fis وهو مرض لم يكن معروفًا آنـذاك، إذ أن عرض التهاب السحايا قد وصف في عام ١٨٨٢، أى بعد مرور أربعة أعوام على وفاة الصبي.

وهكذا؛ فإن وفاة أليوشا لا يمكن أن تسمح لنا أن نشخص سبب الوفاة بالصرع ومن بين مائتين وثلاثين شخصًا من الذين تجمعهم بدوستويفسكي قرابة دم، والذين وردت عنهم معلومات في كتابم. فولوتسكى تم تسجيل حالة صرع واحدة فقط مؤكدة وأخرى مشكوك فيها، بمعنى أن ابنة أخت فيودور ميخايلوڤيتش والتي عانت من الصرع كان أباها يعانى من الصرع أيضًا. أي أن أسرة دوستويفسكي لم يكن لها علاقة بهذا المرض بأى شكل، وبالتالى فلا يوجد ثمة أساس لأن نرجع مرض الصرع في قائمة الأمراض الوراثية في شجرة عائلة دوستويفسكي.

بالطبع؛ فإننا عندما قمنا بدراسة إمكانية توارث الأمراض في أسرة دوستويفسكي لم نقتصر على مرض الصرع. وقد نجحنا فى اكتشاف عدد واضح كاف لتوارث مرض أوعية القلب. وكان والد فيودور ـ ميخائيل أندريفيتش دوستويفسكي، أول الذين كانوا يعانون من ضغط الدم المرتفع، وكثيرًا ما جاء الوالد في خطاباته على ذكر حالات تشابه أزمات ضغط الدم. وهناك مرة واحدة (قبل وفاته بستة أشهر) تحدث فيها عن خلل في الدورة الدماغية، جاء وصفه لها في خطابه لانته فارفارا على النحو التالي:

«.... تعرفين أننى بسبب فصول الصيف، والأكثر بسبب متاعب الحياة، قد تعودت على الحجامة. ولكن، وحيث أنه لا يوجد في زارايسك ممرض جيد، وخوفًا من أن يفسد يدى، تجاوزت الموعد تجاوزا كبيرًا، ويومًا بعد الآخر تشتد على وطأة المرض... وقد بدأ الجانب الأيمن من جسدى في التخدر، كما بدأت رأسي في الدوار، وهنا دعوت الله أن يساعدني، فأرسلت في طلب الممرض الذي سأمنى العذاب بأربعة جروح شقها، حتى إننى أصبت بالإغماء مرات أربع، لا أذكر، حتى نجح أخيرًا في أن يفصد الدم، وقد خففت هذه العملية عنى كثيرًا من الألم» (١١).

إن وفاة ميخائيل أندريفيتش التي أثارت شائعات كاذبة إنما تعود إلى مرض في الأوعية (لن نتحدث في هذا المقال عن هذه الشائعات، حيثأن هذا الموضوع يمثل موضوعًا لبحث خاص).

إن البحث المفصل لأمراض وأسباب وفاة أقارب دوستويفسكي (استنادًا إلى مذكرات أ.م. دوستويفسكي وإلى كتابم. فولوتسكي، وكذلك بناء على المعلومات التي تم الحصول عليها من خلال المناقشات الشخصية مع ديميترى أندريفيتش دوستويفسكى ابن حفيد فيودور ميخايلوڤيتش، تسمح لنا بتوضيح

ـ ترجع وفاة ميخائيل أندريفيتش والد فيودور ميخايلوفيتش إلى السكتة الدماغية .Apoplexia

- ترجع وفاة فيودور فيودوروفيتش ابن فيودور ميخايلوڤيتش إلى الذبحة الصدرية -Steno .cardia

\_ ترجع وفاة تاتيانا أندرييفنا فيسوكوجوريتس، ابنة حفيد فيودور ميخايلوفيتش إلى ضغط الدم المرتفع Hypertonia وقد أصيبت بسكتة دماغية عندما کان عمرها ٥٦ عاما Insultus.

\_م. د. ستاڤروڤسكى ابن خال فيودور



ميخايلوشيتش (توفى إثر نزيف فى المخ).

ابنة أخت فيودور ميخايلوشيتش: س. ف.
شوينارسكايا (توفيت على أثر نوبة قلبية).
اثنان من أبناء أخوة وأخوات الكاتب: ف. أ.
إيشانوش (مات مشلولًا). ف.م.دوستويشسكى
كل ذلك يسمح لنا أن نقول بكل ثقة إن
أمراض الأوعية، وليس الصرع، تقابلنا عند
أقارب دوستويشسكى أكثر كثيرًا، وأن فيودور
ميخايلوشيتش يمكن أن يكون قد ورثها.

#### ولكن، ما الذى قاله الأطباء عن مرض دوستويفسكى آنـذاك، وما الذى يظنه أطباء اليوم؟

إبان حياة فيودور ميخايلوڤيتش «عالجه» الأطباء من مرض الأمعاء والباسور وأيضنا الإمفيزيما (وهو المرض الذي ذهب دوستويڤسكي بسببه إلى منتجع إمس Ems للعلاج بمياهه المعدنية). على أنه لا توجد أي إشارة إلى علاج من النوبات أو لأي فحوص خاصة في هذا الصدد. أضف إلى ذلك أن دوستويڤسكي لم يتردد على أي من الأطباء في كل من موسكو وبطرسبورج(١٢).

والآن، وبعدما رحل دوستويفسكي، ولم يعد هناك هذا المريض الذي يمكن فحصه أو سؤاله، نجد أنفسنا أمام فحوص مستفيضة بشأنه. ولعل غالبية هذه البحوث قام بها الأطباء الفرنسيون، الذين تخيروا في معظم الأحوال صرع دوستويفسكي موضوعًا لرسائلهم الجامعية. وقد توصل الباحثون بإجماع الآراء على تشخيص مرض الكاتب بأنه «الصرع الصدغي» Temporalis epilepticaأى الصرع المرتبط بتلف الفص الصدغى للمخ -Lobus temporalis cer ebrí وذلك بعد أن قاموا بتحليل لوصفين. أوردناهما سابقًا ـ لنوبة دوستويڤسكى، وكذلك استنادًا إلى وصف معاناة أبطاله المصابين بالصرع على النحو الذي جاء في رواياته، بينما نفي جاستو-أكبر أخصائي في مجال الصرع ـ هذا التشخيص وافترض أن المشاعر العجيبة التى انتابت أبطال دوستويفسكي إنماهي ثمرة خيال خصب لكاتب عبقرى، وليست على الإطلاق نفحة من معاناته الشخصية.

وقد بدأ الأطباء النفسانيون يجدون شيئًا ما يشبه ذلك في مرضاهم، ويعبر جاستو عن شكه في أن يكون دوستويفسكي قد عاني من صرع عام أصلي Idiopathecus ولو أن هذه النوبات تكررت لأدى هذا حتمًا إلى انحطاط عقلي.

كان دوستويفسكى مريضًا وبحاجة للخروج من الجيش، وهو أمر مستحيل ما لم يكن المرض مدرجًا فى القائمة الرسمية التى تعطى حاملها الحق فى الإعفاء من الخدمة

لقد تكررت هذه النوبات وعلى مدى ٢٧ عامًا بمعدل مرة كل ثلاثة أسابيع وهذا يعنى أن دوستويقسكى تعرض لما يزيد على ٤٠٠ نوبة كان من المحتم أن تؤدى به إلى انهيار نفسى. وقد أشار إلى هذه الحقيقة الأطباء المنفسانيين أ.ن. كوزنيتسوڤ، ف.إ.ليبيدف. اللذان نشرا مقالات تحت عنوان «أسطورة مرض دوستويقسكى المقدس» (١٥). وكذلك نفى سيجموند فرويد، مؤسس التحليل نفى سيجموند فرويد، مؤسس التحليل بالصرع (١٦) وحدد نوباته بأنها وظيفية.

000

وهكذا لم توجد شهادات مؤثرة من جانب الأطباء لصالح إصابة فيودور ميخايلوڤيتش بالصرع بينما وُجدت شكوك حقيقية حوله.

#### إذا كان على الأرجع عدم إصابة دوستويفسكي بالصرع، إذا ما الذي كان يعاني منه الكاتب؟

وحتى نجيب على هذا السؤال، قمنا بدراسة خطابات فيودور ميخايلوڤيتش ومذكراته ومسوداته التي كتبها في الفترة من ١٨٦٠ حتى ١٨٨١.

وقد اعتمدت ن. مويسييفا ول. نيكيتينا فى مقالهن المسمى «أكذوبة شائعة مرض دوستويقسكى النفسى»(١٧) على استشهادات من مذكرات الكاتب سواء ما كان منها ذو صبغة شخصية، أو عامة تتعلق كلها بالنوبات وظواهر الاعتلال الصحى الأخرى. كما

اعتمدنا أيضًا معلومات مأخوذة من خطاباته. لم يصف فيودور ميخايلوڤيتش في مذكراته النوبة وإنما ذكر فقط الظروف التي تحدث خلالها بالتفصيل وكذلك الأمور المثيرة لها (القلق، التعب أثناء الطريق ودائمًا تغير الجو) وأيضًا المتاعب الصحية المصاحبة (آلام الرأس، علامات الباسور المفتوح، الخوف من الموت... إلى وقد نال مرض الرئتين أهمية كبرى في المذكرات. وحذر الطبيب أنًا جريجوريفنا، قبل وفاة دوستويفسكي بفترة قصيرة، من أن «الأوعية الدقيقة للرئتين قد أصبحت رقيقة وهشة إلى حد أن إمكانية انفجارها متوقف على أي توتر جسماني» (١٨). وبالفعل حدث انفجار في الشريان الرئوي لفيودور ميخايلوڤيتش في السادس والعشرين من يناير ١٨٨١ نتيجة مجهود جسماني، امتلأ حلقه على أثره بالدم ولم يصاحب الموت أى عرض من أعراض السكتة الدماغية. ولم يمت دوستويفسكي على إثر نوبة أو بسببها، وإنما بسبب تغيرات مرضية في أوعية الرئتين.

لقد كشف تحليل المذكرات التى حققناها والمتعلقة بالحالة الصحية لفيودور ميخايلوڤيتش أنه كان مصابًا . أولًا وقبل كل شيء ـ بمرض في الرئة تم تشخيصه بأنه تمدد (أمفيزيما) صاحبه تلف في الأوعية. بالإضافة إلى ذلك؛ كان لمرض أوعية الأمعاء أيضاً مكانًا ظهر أولًا في الباسور ونزيفه، والذي كان كثيرًا ما يحدث (وفقًا للمذكرات) مصاحبًا للنوبات. لقد أصيب دوستويفسكي بالباسور في شبابه المبكر، وهو أمر غير عادي تمامًا، إذ أننا يمكن أن نجد هذا المرض في الأغلب عند متوسطى السن. وفي خطابه المؤرخ ٢٧ أغسطس ١٨٤٩ إلى ميخائيل (أي عندما كان عمره ثمانية وعشرين عامًا) يقول دوستويفسكى: «لقد تكالب علىّ الباسور إلى أقصى درجة». وكذلك كتب في مذكرات عام ١٨٧٠ متحدثًا عن «ألم في المعدة يسبق النزيف»، الأمر الذي يسمح بافتراض حدوث النزيف من الأجزاء العليا للأمعاء، وهو نزيف ليست له علاقة بخواريج الباسور. ثم إن فيودور ميخايلوڤيتش كانت لديه نحيزة نزفية Diathesis haemorrhagica انعكست في ظهور «بقع دموية» على الجسم والأطراف (نزيف أوعية شعرية). وقد ورد في المذكرات تحديدًا أنها «بقع» وليست كدمات Ecchymosis . أخيرًا ؛ فإن نوبات فيودور ميخايلوڤيتش كانت مصحوبة بخفقان في القلب وإحساس بالخوف من الموت، أحيانًا بآلام في القفص الصدري. وكلها أعراض أمراض في القلب وأمراض قلبية. رئوية.

إجمالا يمكن أن نصل إلى استنتاج مفاده أن دوستويفسكى كان يعانى من مرض جسدى عام من نوع الالتهابات الوعائى مع تلف فى أوعية الرئتين والقلب والجهاز الهضمى

والجلد، إن الظواهر الإكلينيكية الرئيسية لهذا التشخيص المرضى العام والذي أدى إلى نهاية مؤسفة، كان تلف أوعية الجهاز التنفسى، وقد يرجع السبب في هذا النوع من إصابات الجهاز التنفسى إلى السل والروماتيزم. إن خلفية تطور هذا المرض، الذي أدى إلى تلف متعدد في الأوعية، يمكن إرجاعه لاستعداد وراثي لأمراض الأوعية، وكذلك الظروف القاسية التي عاشها فيودور ميخايلوڤيتش سواء في المعتقل أو في ميخايلوڤيتش سواء في المعتقل أو في

وفى وجود مرض الأوعية العام ظهرت النوبات، وهى الصورة الإكلينيكية التى ربما كانت نتيجة ارتفاع ضغط الدم فى الأوعية (والذى تسبب فى تغيرات غير متوازنة لتدفق الدم إلى المخ، سواء فى الجهاز الشريانى أو الوريدى وتصاعد الضغط داخل الجمجمة أو انخفاضه الحاد، وهو ما أدى إلى فقر دموى حاد فى المخ وارتشاح مائى ثانوى ناجم عن تراجع تدفق الدم).

هذا النوع من تغير إمداد المخ بالدم يؤدى إلى فقدان الوعى وإلى عرض بؤرى عارض (منه ما ورد ذكره في المذكرات من اضطراب في الكلام)، أما فيما يتعلق بالتشنجات؛ فإن الحالات النغمية الموصوفة (تمدد الجسد) هي أمور مميزة لتلف الأجزاء الجذعية للمخ.

لقد عانى فيودور ميخايلوڤيتش من نوبات قاسية. أرجعها هو نفسه ومن أحاط به من أشخاص، بمن فيهم الأطباء الذين استندوا إلى كلامه، إلى «نوبات الصرع». إن التشخيص صحيح من ناحية وجود نوبات مع فقدان الوعى والسقوط على الأرض. أما فيما يتعلق بآلية النوبات. فقد كانت تظهر كنتيجة لخلل ديناميكي في إمداد المخ بالدم، وهو الأمرالذي لم ينعكس - لحسن الحظ - على الصحة النفسية لدوستويفسكي أو على قوته الإبداعية الكاملة أوعلى الخصائص الرفيعة لشخصيته الفريدة. لقد كان تشخيص المرض على أنه صرع خطأ غير مقصود، ولعله كان فى جانب من جوانبه مفيدًا أيضا إذ سمح لدوستويفسكي بترك الخدمة في الجيش. هل كان من الممكن تجنب هذا الخطأ في ذلك الزمن الغابر ـ ذلك أمر مستبعد، أما إصلاحه الآن فيبدو ممكنًا لسببين.

الأول: بحلول منتصف القرن الحالى جرت دراسة مرض الضغط العالى وأزماته دراسة حيدة.

الثانى: أنه تم فك ألغاز ملاحظات فيودور ميخايلوڤيتش المتعلقة بحالته الصحية وجرى نشرها.

إن أى طبيب كان بإمكانه، باستخدام هذين المفتاحين، أن يصل إلى نفس الاستنتاجات التى توصلنا إليها، وحيث أننا قد توصلنا إليها، فليراجع من يشاء ما بنيناه.



آنا جريجوريفنا

الهوامش (۱) صحيفة «نوفيه فريميا» العصر الحديث، ٨ فيراير ١٨٨٦. (٢) المصدر السابق، أول مارس ١٨٨١. (٣) مفهوم «ضغط الدم» دخل إلى روسيا عام ١٩٢٢ على يد الطبيب ج. ف. لانت وفي ألمانيا عام ١٩٢٤ على يدج. برجمان. (٤) أنَّا جريجوريڤنا دستويڤسكايا، المذكرات، موسكو. ۱۹۷۱، ص ۱۱۳۰۱۲. (٥) نيكولاي نيكولايڤيتش ستراخوف، ذكريات عن فيودور ميخايلوڤيتش دوستویشسکی، من کتاب : ف. م دوستویفسکی فی ذکریات معاصریه «في جزأين، الجزء الأول ١٩٩٠، ص ٤١١. . 217 (٦) ف.م. دوستويفسكي، الأعمال الكاملة في ٣٠ جزء، الجزء ٢٨، الكتاب ۱ لیننجراد ۱۹۸۵، ص ۳۸۳. ۳۸۴. ورد في خطاب دوستويڤسكي إلى القيصر ألكسندرالثاني فقط مايلي: «... أعاني بشكل متكرر من ألم عصبي في الوجه».

الكاملة في ٣٠ جزء، الجزء ٢٨، الكتاب اليننجراد ١٩٨٥، ص ٣٨٣. ١٩٨٤. ورد في خطاب دوستويفسكي إلى القيصر ألكسندر الثاني فقط مايلي: «... أعاني بشكل متكرر من ألم عصبي في الوجه». وقد وردت كلمة «صرع» في الخطاب الثاني الذي وجهه الكاتب للقيصر والمؤرخ أكتوبر ١٨٥٩ حيث يطلب دوستويفسكي فيه السماح له بالانتقال من تفير إلى سان بطرسبورج لعلاجه من الصرع. (٧) ف. م. دوستويفسكي، الأعمال

الكاملة في ٣٠ حزء، الجزء ٢٨، الكتاب ١، ص۱۷،۵۱۷. (٨) ك. ف. أرلوف، أسس تشخيص الأمراض المصطنعة وادعاء المرض عند المستدعين للخدمة العسكرية والمجندين الجدد (دليل أعضاء إدارة التجنيد والأطباء والمحامين)، مدينة رادوم، ۱۸۹۰ ص۲۱۶. (٩)م.ف. فولوتسكوى، شجرة عائلة دوستویشسکی ۱۵۰۱ ـ ۱۹۳۳، موسکو، ۱۹۳۳ ص ۱۵۰. (۱۰) المصدر السابق، ص ۱٤۹.۱٤۸ (۱۱)أ. ج. دستويفسكايا، المذكرات، سان بطرسبورج، ۱۹۹۲، ص۳۱۲. (١٢) تم فصل الأمراض العصبية والنفسية باعتبارها مادة مستقلة في جامعة موسكو عام ١٧٥٦، وكان أول ظهور لستشفيات الأمراض النفسية المستقلة في نهاية القرن الثامن عشر، وقد بلغ عددها مع منتصف القرن العشرين خمسين مستشفى، وقد افتتح أول قسم للطب النفسى يتبع أكاديمية الطب والجراحة في عام ١٨٥٧، كما أسست أول

(13) T. Alajuanine, Dostoewski, sepilepsy, Brain, 1963, v. 86, part 2, p. 201 - 218.

عيادة للأمراض العصبية في موسكو في

مستشفى نوفو ـ يكاتيرينسكايا في عام

H. Gastaut, Fyodor Michailovitch Dostoevsky, involuntary (14) contribution to the symptomatology and prognosis of epilepsy -«Epilepsis», 1978, 19, p. 186 -201

(١٥) «قراءات في الإلحاد»، الإصدار. ٢، موسكو، ١٩٩١،

(16) S. Freud, Dostoevski und die Vatertotung. – In «Dostoevski Feodor Michailovic. Die Urgestalt des Bruder Karamassoff», Munich, 1928.

(۱۷) مجلة «أخبار علم النوم والعلاج النفسي»، ۱۹۹۳. عدد ۲ (۵). النفسي»، ۱۹۹۳. عدد ۲ (۵). ج. دشتویشسکایا، المذکرات، ص

\* المصدر: «قضايا الأدب»، مجلة النقد والدراسات الأدبية، عدد يوليو-أغسطس ـ ١٩٩٦، موسكو.

الثقافـة الحديدة



# لا تنتهى أبدًا

قصائد للباكستاني

رغی شهیرعل

أغا شهيد على (١٩٤٩-٢٠٠١) شاعر كشميري ولد في مدينة دلهي في الهند. تلقى تعليمه في جامعتي كشمير ودلهي. ثم هاجر إلى الولايات المتحدة عام ١٩٧٦. نال شهادة الدكتوراه في اللغة الإنجليزية وآدابها من جامعة بنسلفانيا عام ١٩٨٤، والماجستير في الفنون الجميلة من جامعة أريزونا عام ١٩٨٥. شغل مناصب أكاديمية في تسع جامعات هندية وأمريكية. ترجم للعديد من الشعراء مثل: ميرزا غالب، وفيض أحمد فيض. حصد جائزة بوشكارت للشعر. ورُشح ديوانه (غرف لا تنتهى أبدًا) لجائزة الكتاب الوطني عام ٢٠٠١. من بين أهم أعماله الشعرية: (نزهة في الصفحات الصفراء)، و(الهيمالايا بحجم نصف بوصة)، و(بلاد بلا مكتب بريد)، و(سمني إسماعيل هذه الليلة). ويُعد أغا شهيد شاعرًا متعدد الانتماءات والهويات؛ إذ تعكس تجربته تأثره بالتراث الهندي، والإسلامي، والأوروبي. وتتمحور قصائده حول الذاكرة، والتاريخ والأسلاف، والحنين إلى الماضي، والموت.

تقديم وترجمة: رفيدة جمال ثابت

## ■ رجل الثلج

جدی، رجل من ثلوج الهیمالایا، جاء إلی کشمیر من سمرقند، حاملا حقیبة بها عظام حوت: ارث من جنازات البحر. هیکله العظمی

قُدّ من نهر جليدى، أنفاسه صقيع، معانقاته جمدت النساء. زوجته آلت إلى مياه حجرية، شيخوختها بخار ناصع.

هذا الإرث، هيكله تحت جلدى، يتوارث من الجد إلى الحفيد، أجيال من رجال الثلوج على كاهلى. يدقون على نافذتى كل عام، أصواتهم خافتة كالثلج.

> كلا، لا أفلت من شتائهم، عاهدت نفسى، حتى إن كنت آخر رجل ثلج، سأرتحل إلى الربيع على أكتافهم الذائبة.

الثقافـة المحديدة

• سبتمبر 2022 • العدد 384 لرجما

## ■ تعليق الريح الموسمية على الشيخوخة

هذا بعد مرور خمسين سنة: أجلس أمام ذاتي، منطويًا في عَرَق الريح الموسمية، جلدي متغضن، مخصى منهك، يسترعني الغياب، قضيان النافذة ترسم سجناً على؛

أراوغ النجوم، حزمة من بطاقات قديمة؛ يستعيد الليل أنسجة المطر. بإفراط أتأمل صورتك الفوتوغرافية، انفض عنها موت بلاد قصية.

### ■ منعطف خاطئ

في حلمي أراني دائمًا في مدينة مذبوحة، اسمها ممحومن الخرائط، بلا لافتة كاشفة. منعطف خاطئ يفضى بي إليها حيث تحيا شمس الظهيرة. أنا وحيد، أمشى بين المذابح، مقاصل مخضبة بالدماء، آلهة مطعونة في الهياكل، آبار جافة غصت بالعظام، حظر تجوال على الأشباح.

من هؤلاء القوم؟ ومن أبادهم عن بكرة أبيهم؟ لو كان للثرى أبجدية، لفهمت. أدس يدى في الكابينة المغطاة بأنسجة العنكبوت لحطة أشباح المدينة، رصيف حجارة من حراشف الثعابين، قضبان صدئة تنتظر قطار مفقود، تذكرتي عنكبوت ميت، صلب كالصخر.

### ■ الناجي

أحدهم يعيش في بيتي

في الليل يفتح الثلاجة يستنشق كزبرة الصيف

وعلى راديو كشمير يسمعهم يعلنون توقف عمليات البحث عن متسلقى العام الفائت فی نانجا باربت

■ شاندنی شوك،

دلهي

تجرع شارع الصيف هذا،

ثم ارتقب الريح الموسمية.

أتذهب بعيداً؟ ذكرى الجفاف

أبوسعك أن تغسل هذه المدينة التي

زخات المطر

تذوب على اللسان.

وتمضغ أحرف الملح.

كدماء على لسان ملدوغ؟

تأسرك: تتذكر مذاق الكلمات الجائعة

تمضى

بیتی ینبذ شفقة الجيران

هذه هي فرصته

في غرفتي يجلس إلى الطاولة يتدرب على توقيعي يجيب على بريدى يرتدى السترة الصوفية التي حاكتها أمي من أجل عودتي المرآة تمنحه وجهي

ينادى على أمى بصوتى

تلتفت

يتلهف كي يقص عليها حكايات لم أكن موجودًا فيها قط.

## ■ فراق مدينتك

في حانة منتصف الليل أنفاسك تتهاوي عليّ. طرف ابتسامتك يحفظ توازني، أتشبث بكلماتك وأنا أصعد الدرج المظلم.

أثاثك مهيأ للموت في دقة موسوسة.

شحذت السكين على سطح القمر، أصقلتها بفضته.

كنت طيب القلب، تتلو الشعر بلسان ثمل. فكرت: أخيرًا!

أصابعي، رقم هاتفك على بنانها، تتصل بالليل.

حيث البحر أزرق باهظ.

أتحدث إليك أينما ذهبت.

ولم يبق لك إلا حلم مضطرب

لم يبق لي إلا افتقاري

من بلاد أخرى

الآن أتسكع

في ذاكرتك،

ومدينتك تتبعنى، أضواؤها تذبل في عيني

### ■ إحراق

عظامك تأبى الحرق حينما أضرمنا النارفي الجسد. من كان يصدق أن تكون عنيدًا في الموت؟



ترحمة • سبتمبر 2022 • العدد 384

«إن المرء ليتعلم الكتابة، في حضرة الشخصيات الأدبية البارزة، حتى لو لم يصل الأمر إلى تعلِّم كتابة قصيدة بشكل مباشر، فهناك رسائل مهمة حول الحياة، وكيف تتصرف حيال الأمور المهمة».. في كتابها الحديد، «إليزابيث بيشوب: معجزة للإفطار»، تكشف كاتبة السيرة الذاتية «ميجان مارشال» قصة امرأة أدى إخلاصها لفنها إلى ظهور ما يزيد عن مئة قصيدة محبوبة، ألهمت العديد من القراء والكتاب على حد سواء. (١) مارشال أيضًا شاعرة جيدة، تدرس في الجامعة ولديها قراء وطلاب ينتظرون كل حرفي تكتبه، لكن مشروعها الأخير يتتبع بداياتها كطالبة شاعرة، بما في ذلك فصل دراسي في إحدى ورش عمل الكتابة التي كانت بيشوب تنفذها في جامعة هارفارد عام ١٩٧٦. التقت مارشال بـ «الآنسة بيشوب» في أبريل ١٩٧٥ عندما زارت الأخيرة ورشة عمل للكتابة كان الشاعر روبرت لويل يقوم يتدريسها للطلاب (٢).

# البراليث يشروب

# فى مديح البقاء على قيد الحياة

#### 👤 کلودیا روث بیربون ترجمة: طارق فراج

في الكتاب، تتذكر الكاتبة: «امرأة مسنة، نحيفة وقصيرة، ذات شعر أبيض قصير وقاس، ترتدى بدلة أنيقة من الصوف الخفيف، وتحمل حافظة أوراق سوداء.. تقرأ -بصوت خشن لمدخّن قديم- القصيدة التي تصف لوحة زيتية صغيرة لمراع واسعة في «نوفا سكوتيا» كانت تعرفها منذ الطفولة. أولى خسائر إليزابيث بيشوب هي والدها الذي توفى عندما كان عمرها ثمانية أشهر. استمرت الخسارة الثانية لفترة أطول: فقد عانت أمها -التي حطمها موت زوجها-من سلسلة من الانهيارات. طغت المحبة والعطف على تصرفاتها في بعض الأحيان، وتصرفت بعنف في أحابين أخرى. ظلت تدخل وتخرج من مستشفيات الأمراض العقلية ثم تعافت أخيرًا، بشكل دائم، عندما كانت إليزابيث في الخامسة من عمرها.

في ذلك الوقت، في ربيع عام ١٩١٦، كانت الفتاة الصغيرة تعيش مع عائلة والدتها فى بلدة كندية صغيرة تسمى نوفا سكوتيا، مكان مريح اعتادت أن تقيم فيه لفترات





● سيتمبر 2022 • العدد 384



مثل العديد من الأطفال الذين تم اقتلاعهم من جذورهم، كانت لديها ذكريات حية: صور العائلة بين طيات صفحات الكتاب المقدس، والأبيات الشعرية التي نظمتها جدتها، بينما كانت تلمع حذائها باستخدام «البنزين» و«الضازلين». في السادسة من عمرها، شعرت أن عائلة والدها أكثر ازدهارًا بكثير؛ وها قد تم اقتيادها بعيدًا، لتعيش في ذلك المنزل الكبير، الذي لا تحبه، في «ووستر»، بولاية «ماساتشوستس» (شمال شرق الولايات المتحدة)، وبدا لها آنذاك أنها فقدت موطنها

على الرغم من أنها ولدت في «ووستر»، وقضت حياتها المبكرة هناك، وعلى الرغم من أن والدها نشأ في المنزل نفسه، إلا أنها لم تشعر بدفء الوطن، ولا أنها مواطنة أمريكية.

حتى عندما غنَّت الأغاني التي طُلبت منها في المدرسة، شعرت كأن كلماتها التي تقول «هنا الأرض؛ حيث مات آبائي» تشير إليها بإصبع الاتهام.

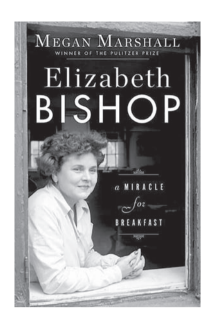
فيما بعد، أخبرها طبيبها النفسي أنها كانت محظوظة لأنها نجت في طفولتها. في الواقع، بعد وقت قصير من وصولها إلى «ووستر»، أصيبت بالربو وتقرحات الأكزيما، والتى أصبحت شديدة لدرجة أنها لزمت الفراش.

إلا أنها غادرت مرة أخرى -عندما انتاب عائلتها القلق بشأن صحتها وأنها ربما تموت بالضعل- لتعيش هذه المرة مع خالتها، في بلدة متهالكة إلى جوار الميناء خـارج بـوسـطـن، وقـد أفـادهــا هــواء البحـر بالفعل. وعندما عاودها مرض الربو، مما جعلها تتغيب عن المدرسة لأسابيع، قرأت لها عماتها القصص الآسرة في قصائد تينيسون ولونجفيلو وبراونينجز، والتي استوعبتها بعمق لدرجة إيمانها بأنهم استقروا في عقلها اللاواعي (٣).

بدأت كتابة الشعر عندما كانت في الثامنة من عمرها، وفي الثانية عشرة، تمت مصالحتها مع الوطن، وفازت بأول جائزة لها، عن مقال حول موضوع «الانتماء لأميركا» أو النزعة الأمريكية.

تلك الفرصة الثانية التي واتتها في الطفولة، جعلتها ممتنة جدًا لعماتها (أو خائفة جدًا من خسارة جديدة أو فَقَدٍ مستقبلي) لدرجة أنها لم تخبرهم أبدًا، أو تخبر أي شخص، كيف حاول زوج عمتها أن يتحرّش بها عندما أصر على أن يدخل معها الحمّام ليساعدها في الاغتسال.

لقد حاول مرارًا وتكرارًا تحسس ثدييها بمجرد أن بدأ ثدياها في الظهور، وكيف أنه، من شرفة الطابق الثاني، أمسكها من شعرها وتركها لفترة معلقة في الهواء، متوقعة أن



معظم قصائدها ذات شكل ثابت، من تسعة عشر سطرًا: خمس تفعيلات، ورباعية ختامية، ونظام قافية محكم بما يكفى لمنع تسرب أي شعور خارج إطار القصيدة

يفلتها لتهوى إلى أسفلت الطريق. هذه الحقائق البائسة، تم الكشف عنها فى السيرة الذاتية التي أعدّتها ميجان مارشال مؤخرًا، تحت عنوان «إليزابيث بيشوب: معجزة للإفطار» (٤)، وهي مشتقة من مجموعة من الرسائل، غير معروفة لكتاب السيرة الذاتية السابقين، وقد كتبتها بيشوب، عام ١٩٤٧، إلى طبيبها النفسي.

(مارشال توضح أنها اكتشفت الرسائل في مكان عام، أرشيف الكاتبة لدى كلية «فاسار» للفنون، حيث أضحت الرسائل متاحة منذ

عام ٢٠٠٩، بعد حبسها لعقود).

سجل الوقائع الصريحة حول إيذائها «ربما لم يعرف الكثيرين من قرائها حقيقة الساديين من أقرب أقربائها» يضيف أدلة أكثر بكثير مما هو مطلوب لإقناعنا بأنها كانت محظوظة حقًا لأنها ظلت على قيد

على الرغم من المحتوى المروع الغالب على الكتاب، إلا أن قصة مارشال حيوية وجذابة ومليئة بالطاقة.

كانت ميجان مارشال، شاعرة طموحة في شبابها، تكتب موضوعها من إحساس عميق بالهوية: درست مع بيشوب في «هارفارد»، عام ۱۹۷٦.

وفصول كتابها عن بيشوب تتخللها صفحات من مذكراتها الخاصة، والتي تركز على الأسرة والشعر، والخسارة أيضًا.

إنه هيكل غريب لكنه مقنع، حيث يشاهد القارئ تقارب حياة المرأتين، ويسمح ببعض اللمحات المقربة عن بيشوب، مُعلِّمة مارشال ومثلها الأعلى.

وبحلول الوقت الذى دخلت فيه مارشال صفها، كانت بيشوب قد فازت بجائزة بوليتزر، وجائزة الكتاب الوطنى، وجائزة من حكومة البرازيل، حيث عاشت هناك لسنوات

فى العقود التى تلت ذلك، فإن مجموعة أعمالها الصغيرة نسبيًا -حوالى مئة قصيدة منشورة، وعشرات من القصص-تفوقت كثيرًا على حجم الرسائل، والقصائد التي لم تُنشر من قبل، ومسودات القصائد، والسيرة الذاتية، والنقد. في عام ٢٠٠٨، أصبحت أول شاعرة تتولى المكتبة الأمريكية نشر أعمالها؛ حتى أن صورتها وُضعَت على طابع برید أمریكی فی عام ۲۰۱۲.

لقد أشاد المعجبون -ماريان مور، وروبرت لويل، وراندال جاريل- بعمل بيشوب المبكر، وموضوعيته اللطيفة، وعدم شخصنته، وما وصفته مور بأنه «جودة تفكير عقلانية» (بالكاد مدح معتاد للشعر)، و«احترامه ويقظته».

ما طرحته الشاعرة الشابة كان شكلًا شعريًا وإحساسًا عتيقًا بالأخلاق وحسن التقدير. كانت يقظة في عدم التخلي عن أي شيء من نفسها .. كتبت بيشوب عن أول لقاء لها مع قصائد مور: «لم أكن أعرف أن الشعر يمكن أن يكون كذلك».

كانت بيشوب نجمة أدبية في مدرسة النخبة الداخلية للبنات حيث أرسلتها عائلة والدها، في عُمْر السادسة عشرة، من



باب المجاملة، وحافظت على مكانة مماثلة عندما وصلت إلى فاسار.

ساندت صديقتها الطموحة مارى مكارثى، عندما لم تقبل مجلة فاسار الأدبية الضخمة كتاباتهما.

انضمت الشابتان مع أصدقائهما لتشكيل مجلة خاصة بهما.

تم اختيار بيشوب، بصفتها شاعرة الحرم الجامعي، لإجراء مقابلة مع الشاعرتي إس إليوت عندما قدم إلى الجامعة في عام ١٩٣٣.

كانت قصائدها الخاصة فى ذلك الوقت تميل نحو تقليد جيرارد مانلى هوبكنز أو شعر الباروك الإنجليزى: قصائد متقنة، قديمة فى النغمة، ومصطنعة عن قصد. اكتشافها لقصائد مور، فى العام التالى، غير كل شىء.

هنا كان الشعر حديثًا حازمًا ومتشددًا لكنه منظم بدقة ومتألق لغويًا. ولعل الأهم من ذلك، كان هنا مجموعة متنوعة غنية وجديدة من الموضوعات: بدلاً من الحب الرومانسي أو الله أو الطفولة، قدمت قصائد عن الحيوانات -الثعابين والحرباء وفأر الصحراء كبير الأذن- والأشياء الغريبة (زجاجة مصرية مسحوبة على شكل سمكة (زجاجة أمها كانت لديها قصة عن بلدة ساحلية أمريكية شجاعة، مثل المدينة التي عاشت فيها بيشوب مع عماتها.

أظهرت هذه القصائد القوية والغامضة التى تدور أحداثها فى العالم المباشر طريقة للمضى قدمًا.

لم تستطع تحمل التفكير في طفولتها. لم تستطع الكشف عن أي شيء عمن تحب. مع كل إصرارها على أن تكون شاعرة، كانت تفكر: من أكون حتى أكتب الشعر؟

على الجزيرة غير المسماة، المليئة بجميع المسحب المتبقية في نصف الكرة الأرضية - «نوع من مكب السحاب» على حد تعبير بيشوب كان لدى «روبنسون كروزو» كوابيس من عدد لا يحصى من الجزر الأخرى التي عاش فيها، وكان يخشى أنه في النهاية، سيضطر إلى العيش على جميع الجزر.

ــ بيشوب في كتابة قصيدة عن كروزو في منتصف الستينيات.

تناولتها مرة أخرى بعد ثلاث سنوات من وفاة صديقتها المقرّبة «لوتا دى ماسيدو سواريس»: («يبدو أننى أعمل مرة أخرى أخيرًا، بعد ثلاث سنوات»، كتبت ذلك إلى «هوارد موس»؛ محرر باب الشعر في صحيفة نيويوركر).

تأخذ القصيدة شكل مونولوج لكروزو، بعد فترة طويلة من إنقاذه من الجزيرة وموت «جمعتى العزيزة» (my dear Friday)
- تقصد صديقتها لوتا. إنها قصة رجل كبر في السن، ينظر إلى الوراء في وقت تميز بالعزلة القاسية والكرب، ولكن أيضًا بالحيوية والإبداع والشعور الذي لا يمكن استرجاعه بالمعنى: حتى السكين التي استخدمها في المهام اليومية «تضوح منها رائحة المعني».

كروزو إليزابيث بيشوب -على عكس كروزو فى رواية «دانيال ديضو»، التى نُشرت لأول مرة فى ٢٥ أبريل ١٧١٩ - تمكن من تخمير الكحول من توت الجزيرة، وكافح ليتذكر بضعة أسطر من كتب بعيدة المنال.

الآن، بالعودة إلى الوطن (إذا كان «وطئًا» حقيقيًا: غيرت بيشوب العنوان من «كروزو في الوطن» إلى «كروزو في انجلترا»)، يشرب شايًا حقيقيًا ويمكنه البحث عن الأشياء. لكنه يعيش «محاطًا بالأشياء الصغيرة التافهة».

فى إنجلترا، كان كروزو لا يزال يعيش على جزيرة، على الرغم من أنها لا تبدو مثل باقى الجزر- «لكن من يجزم بدنك؟».

العام الذى بدأت فيه بيشوب الكتابة مرة أخرى ١٩٧٠، هو العام ذاته الذى بدأت فيه التدريس في جامعة هارفارد.

لقد أتت إليها الوظيفة المرموقة، والتى كانت فى أشد حاجة إليها، عن طريق روبرت لويل، وهو شاعر نجم، ومدرس فى جامعة هارفارد، وما زال يبحث عنها بعد ما يقرب من خمسة وعشرين عامًا، على الرغم من أنهما لم يلتقيا بشكل كامل.

(تصل مراسلاتهم المنشورة إلى حوالى ثمانمائة صفحة).

كانت أول امرأة تقوم بتدريس دورة الكتابة المتقدمة في الجامعة -ريما لم تستطع أن تلتحق بتلك الوظيفة، دون تدخل لويل. كانت هذه أيام مجد «الشعر الذاتي»/ شعر كانت هذه أيام مجد «الشعر الذاتي»/ شعر أكثر المعترفين بالذات وأكثرهم تمجيدًا لها، الشعرى لمشاكله الزوجية، أو إقامته في مستشفى للأمراض العقلية، أو إقامته في مستشفى للأمراض العقلية، أو حتى الرسائل الخاصة لأشخاص آخرين. في ذلك العام، كان قد اقتبس، بشكل خاص، رسالة حزينة من بيشوب، في سلسلة من القصائد المخصصة لها، مضاعفًا الجريمة بجعل هويتها مستحيلة التجاهل.

ري المستقد ال

فى عام 2008 أصبحت أول شاعرة تتولى المكتبة الأمريكية نشر أعمالها؛ حتى إن صورتها وُضعَت على طابع بريد أمريكى فى عام 2012



بيشوب أيضًا.

فى «الوعل الأمريكى»، حيث تأخذ القراء فى رحلة حسية حية، «من المقاطعات الضيقة/ لسمك والخبر والشاى» -منزل طفولتها فى نوفا سكوتيا- عبر «غابات نيو برونزويك/ قصائد مشوشة، متمردة ومنشقة/ ضوء القمر والضباب/ عالق فيها مثلما تعلق الأشواك المتساقطة من شجيرات فى الراعى/ بصوف الحمل/...».

بحلول الوقت الذي يظهر فيه المخلوق



اليزابيث بيشوب

الفخرى (في ٢٣ مقطعًا من ٢٨ مقطعًا)، تجيب القصيدة على سؤالها الخاص، «لماذا، لماذا نشعر/ (نشعرجميعًا) بهذا الشعور الجميل/ الفرح؟ يقول لويد شوارتز، الذي قرأ نسخة مبكرة من الكتاب: «تهتم كل من بيشوب ومارشال بالتفاصيل التى تضيف أشياءً إلى الأشياء».

«إنها التفاصيل الصغيرة كنوع من عيد الغطاس. إنه شكل نادر من المراقبة.

إنه أحد الأشياء المشتركة بينهما».

معظم قصائدها ذات شكل ثابت، من تسعة عشر سطرًا: خمس تفعيلات، ورباعية ختامية، ونظام قافية محكم بما يكفى لمنع تسرب أى شعور خارج إطار القصيدة.

انتصار السيطرة، الفقد والخسارة، الذكاء. حتى في الاستهزاء بالنفس، في القافية المدفوعة بالشعرية المشبعة بالحزن، مع ذكر نادر للغاية لوالدتها كامرأة كانت تمتلك «ساعة يد» في يوم من الأيام.

إنها قارة تتعرض لخسائر أكبر من طاقتها. بخلاف مئة قصيدة تقريبًا، كان هناك القليل من القصائد غير المكتملة بعد ذلك، بالإضافة إلى العديد من الرسائل التي كتبت فيها عن ملذات البقاء على قيد الحياة مرة أخرى: متعة تعليم الطلاب الجيدين، وازدراء مارى مكارثي.

الأهم من ذلك كله، قيمة التواجد مع

صديقتها «أليس»، خلال الصيف في «نورث هافن» - آخر جزيرة عاشت فيها - والسفر، بلا راحة كما اعتادت، من مكان إلى آخر.

الهوامش: (١) ميجان مارشال باحثة وكاتبة سيرة أمريكية. أول سيرة ذاتية لها: «ثلاث نساء أشعلن الرومانسية الأمريكية » أكسبتها مكانًا كمرشح نهائى لجائزة بوليتزر لعام ٢٠٠٦ للسيرة الذاتية. (٢) روبرت تريل سبنس لويل الرابع (١٩١٧-١٩٧٧)؛ شاعرً أمريكي، وُلِد في بوسطن، في عائلة تعود أصولها إلى ماى فلاور. كان ماضي عائلته وحاضرها من الموضوعات المهمة في شعره. (٣) في عام ١٨٧١ جُمعت ثلاثة

دواوین فی مجلد واحد صدر عن

دار «جی. آر. أوزجود وشرکاه »، وهی

«القصائد المنزلية» للشاعر «هنري

وادزورث لونجفيلو» و«أغنيات لكل

الفصول» للشاعر «ألفريد تينيسون» و«أناشيد الحياة» للشاعر «روبرت براوننج».

(٤) نُشرت قصيدة بيشوب «معجزة للإفطار» في مجلة الشعر عام ١٩٧٢ وهى تصوّر الاختلافات بين الأغنياء والفقراء، وتعبر عن اعتقاد الشاعرة بأن المحرومين هم دائمًا أكثر البشر تقديرًا لمجزات الحياة. ترجمت القصيدة ونشرت في كتاب «مختارات من الشعر الأمريكي» -ترجمة شريف بقنه الشهراني- دار الغاوون- بيروت

(٥) شعر الاعتراف هو أسلوب شعر ذاتي، وغالبًا ما يستخدم الشاعر ضمير المتكلم. إنه فرع من فروع ما بعد الحداثة، ظهر في الولايات المتحدة في الخمسينيات من القرن الماضي. إن استخدام منظور «ضمير المتكلم» يجعل من المرجح أن الغالبية العظمى من هذه القصائد تعكس الحياة الشخصية للشاعر.

الحديدة



دُهش القادة الإنجليز عندما رأوا الملكة مارى (١٥١٦- ١٥٥٨) تركعُ على ركبتيها أمامهم، في أول برلمان لها وقت توليها السلطة خلفًا لأخيها، هذا الفعل ليس مُعتادًا من الشخص الذي يجلسُ على العرش، وحينها بدأ اللوردات يوجهون الملكة إلى ضرورة الإسراع في الزواج من شخص مناسب، مستخدمين بعض الكلمات لأول مرة يتم التعامل بها مع ملك مثل: ينبغي، ويجب. إلخ. وسرعان ما أدركوا أن الوضع كله استثنائي، فالملك هذه المرة أنثي.

# مستطاب التاريخ عندما يتزاوج العرش والأنوثة

ما فعلته الملكة مارى لا يختلف كثيراً عما ارتكبه أبوها، ولكن المرأة حين تتشبه بالرجل فى غطرسته وقوته توصم بأنها وحش مشوه

#### 💂 محمد علام

هل مثل إنقاص قيمة المرأة مرحلة ضرورية من عمر البشرية؟ هكذا تتساءل الدكتورة هيلين كاستور في كتابها «مستئذبات التاريخ الإنجليزي»، والذي يتناول فترة حكم الأسرة التيودرية، خاصة هنرى الثامن وتأثيراته شديدة الخطورة، سواء الاجتماعية أو السياسية أو المذهبية، ويركز الكتاب على مكانة المرأة، وكيف تأثرت صورتها في المجتمع الإنجليزي منذ هذه الحقبة حتى يومنا هذا. حيث ولأول مرة تتعاقب على الحكم ثلان نساء متوالية، وهن: جين سيمور، وابنتا هنرى نساء متوالية، وهن: جين سيمور، وابنتا هنرى

الثامن: مارى تيودور، واليزابيث تيودور، وقد تعلق مصير البلاد بكل منهن. وتشير الكاتبة إلى أن علاقة المرأة بالسلطة كانت عاملًا حاسمًا في تغيير نظرة المجتمع لمكانتها.. ولكن كيف؟ عقول سيمون دى بيفوار في كتابها الشهير «الجنس الآخر»: إن الرجل ظلّ سيد المرأة كما هو سيد الأرض الخصبة، إنها مكرسة لتكون خاضعة ممتلكة، مستغلة كالطبيعة، حتى وإن كانت المرأة عفيفة ومجتهدة، فهى نجسة، مُحاطة بالمحرمات، لا تقبل شهادتها في مُحاطة بالمحرمات، لا تقبل شهادتها في يكون لديها فرصة لنفى التهمة عن نفسها، يكون لديها فرصة لنفى التهمة عن نفسها، يكون لديها فرصة لنفى التهمة عن نفسها، وغالبًا ما تُرجم أو تُقتل.

وتنحصر مكانة المرأة في تاريخ مختلف الأمم في الأعمال المنزلية. وعند موت زوجها يفرضُ

العرف أو القانون أن تتزوج الأرملة الشابة شقيق المتوفى؛ فقد حارب الملك هنرى الثامن كى يستصدر فتوى من بابا روما تقر بأن زواج الملكة كاثرين من أخيه لم يكتمل، وبالتالي، فهى تحل له زوجة شرعية، ولكن بمرور الوقت لم تنجب له سوى ابنته الكبرى «مارى»، ومع كبرها في السن ضاع الأمل في إنجاب وريث ذكر منها، فانقلب على الدولة البابوية، وأعلن عداءه للمذهب الكاثوليكي الذي حال دون طلاقه منها، واستصدر حكمًا بعدم شرعية زواجه من «كاثرين» وبالتالى يمكنه الزواج من محبوبته «آن بولين»، والتي ستنجب له «إليزابيث» وسرعان ما يشعر أن لا أمل منها في إنجاب الملك المستقبلي لإنجلترا، فيدعى خيانتها له ويقضى بفصل رأسها عن جسمها في «هامبتون كورت»، وهي تصرخ بأنها لم تكن وفية لأحد سواه.

أثارت مسألة حكم المرأة في إنجلترا لغطًا، خاصة وهي تسعى تجاه نظام ملكي يختلف كلية عن النظام الإمبراطوري، فالنظام الملكي الثقافـة المحديدة

سبتمبر 2022 • العدد 384 لرجمة





هيلين كاستور

له ضوابط، ويؤمن بالحدود بين البلدان، وبالهوية القومية، وبالتالى؛ فإن أسرة تيودور المتفرقة في فرنسا وإنجلترا وإسبانيا واسكتلندا، تصبح في مأزق عندما تحكم البلاد ملكة، فلا بد للملكة من مَلِك، ماذا لوأتي الملك من جنسية أجنبية؟ هل سينتمي إلى دولته أم إلى إنجلترا؟

توارثت أسرة تيودور الحكم بين أبناء هنرى الثامن بعد وفاته: إدوارد الخامس، ماري، إليزابيث. ومن المعروف أن الحكم يُورث للابن الأكبر سنًا، لكن بما إن شركاء إدوارد هما أنثتين، فقد آلت إليه السلطة وهو دون العاشرة من عمره، ومن مفارقات القدر أن الوريث التيودوري الذكر، رحلَ في الخامسة عشر من عمره؛ لكنه عمل طوال هذه الفترة القصيرة ومع صغر سنه على إرساء دعائم المذهب البروتستانتي في

أثارت مسألة حكم المرأة فى إنجلترا لغطًا، خاصة وهي تسعى تجاه نظام ملكى يختلف كلية عن النظام الإمبراطوري

الملكة، وأثناء فترة مرضه نصحه مستشاروه ألا يئول الحكم إلى أخته الكاثوليكية مارى، والتي ستهدم كل إصلاحاته الدينية، ولذلك أوصى بتوريث العرش لقريبة له تدعى جين سيمور.

جين سيمور.. الفتاة ذات الخمسة عشر عامًا، والتي رفضت العرش لأنها لا تستحقه، فوجئت قبل أن يتم تتويجها، بعدد من الحرس يقتادونها إلى السجن؛ حيث نجحت مارى بمعاونة أقربائها باستعادة أحقيتها في العرش، لكن وجود جين سيمور ظل جرس إنذار يطرقه أعداؤها لتحذيرها دومًا، ولذلك أمرت بفصل رأسها عن جسمها، وهي دون العشرين عامًا. لم يتصور أحد حجم البشاعة التي ارتكبتها تلك المرأة في البلاد، فسرعان ما انقلبت على البروتستانت، وعلقت لهم المشانق، وأشعلت المحارق أيامًا، حتى قيل إن الشوارع كانت تفوح منها رائحة اللحم المحروق، وهكذا عَرفها التاريخ باسم مارى الدموية.

وترى الكاتبة أن ما فعلته مارى لا يختلف كثيرًا عما ارتكبه أبوها ولكن المرأة حين تتشبه بالرجل في غطرسته وقوته توصم بأنها وحش مشوه، وتشير إلى ما كتبه الكاتب الأسكتلندي جون نوكس في كتابه «النفخ الأول في البوق

ضد النظام المتوحش» ١٥٥٨ -يقصد نظام حكم النساء- حيثُ يرى أن الدعوة لتسليم المرأة السلطة أو الحكم أو السيطرة على أية مملكة أو أمة أو مدينة، لهو شذوذ عن الطبيعة وإساءة إلى الله، وأمرٌ مناقض لوصاياه المنزلة وتشريعه المقبول، وأخيرًا إنه تشويه للنظام السليم في المساواة والعدل.

في رأي «نوكس» أن حكم النساء متوحشٌ وغير طبيعي ومشين؛ لأن النساء تابعات للرجال وفقًا لتشريع الله والطبيعة، وهكذا يصرح بأن عهر وفجور «مـاري» الروحاني جعلها أسوأ ابتلاءات الله. فالنساء ناعمات وضعيفات، ولكن المرأة التي كانت تظهر القوة، لم تكن مكافئة للرجل وإنما وحش، بل ينظر لها على أنها جريمة ضد الطبيعة، وهكذا فقد أعلن «نوكس» أنه بسبب طغيان مارى الدموى، لا تستحق لقب امرأة. ويعتبر وصم المرأة بالضعف والخنوع، لا يرجع إلى طبيعتها، بقدر ما يرجع إلى التربية القمعية التي تلقتها، ولذلك صار لا وعيها يعمل دومًا على إثبات تهافت هذا الضعف مع حقيقتها كما أشار فرويد من قبل في أبحاثه عن أثر الجنس على النفس البشرية.

إن النهضة الأوروبية مكمنها شعور الإنسان بذاته، وبأنه شخص مؤهل للحياة، وهكذا لا يمكننا أن نجزم بدقة إذا كانت المرأة سُلبت منها أهليتها عنوة كما تقول سيمون دى بيضوار، أم أنها تنازلت عنها بطيب خاطركما تشير هيلين کاستور ؟

أن نكون بلا أهلية؛ أمريرفعُ عن كاهلنا المسؤولية، بل يطيب لنا أن يكون الكتاب بديلا للعقل، والكاهن بديلا للوعى، والطبيب مرشدًا للدواء، وليس من مبرر للتفكير، فالآخر كفيل بتوفير جهدى، وإن غالبية البشر -وليس المرأة فقط- يدركون أن طريق الأهلية وعرٌ ومحفوف بالمخاطر. وهكذا يمكن القول إن تأخر المرأة في شعورها بأهليتها جعل الأوصياء يحرصون على عدم اعتمادها على نفسها، ويحذرونها من ذلك، بل ووصمها بالغباء أيضًا، فهي كلما حاولت أن تترك المشاية التي اعتادت الاعتماد عليها -الرجل- واجهها احتمال أن تسقط على الأرض، وإذا حدث ذلك مـرة؛ فإنـه كفيل بإثارة الفزع في نفسها وتثبيط همتها من إعادة

وتختتم الكاتبة قائلة: «وإذا تأملنا الرحلة التي قطعتها المرأة الإنجليزية منذ إليزابيث الأولى التي رفضت أن تتزوج، وأن تبقى على العرش بلا رجل يعطيها الشرعية للحكم -أو بالأدق يمنحها الأهلية-نجد أنه من الطبيعي أن تجلس على عرش بريطانيا الآن الملكة إليزابيث الثانية مُحاطة بكل المهابة والتقدير».

الجديدة

باى جوى يى (٧٧١-٨٤٦) شاعرٌ صينى يمثل تيار الواقعية فى عهد أسرة تانغ، كما أنه أحد الشعراء الثلاثة العظماء آنذاك. دعا إلى تأسيس «حركة يويفو الجديدة»، وكانت حركة ثورية جديدة فى الشعر الصينى التقليدى، نادى بها كوكبة من شعراء أسرة تانغ، مثل: يوان تشن، تشانغ جى، لى شنغ، وغيرهم آخرين. نادت الحركة باستعادة نظام جمع الشعر القديم، وتطوير التقاليد القديمة المتبعة فى سرد الأحداث فى «كتاب الأغانى»، وتجديد الأشعار المنظومة فى عهد أسرتى هان وواى.. تحتل آثاره ومنجزاته الشعرية مكانة بارزة فى الشعر الصينى الكلاسيكى، وذلك لتسليطها الضوء على الأحداث الواقعية، والعادات والأعراف السائدة فى تلك الحقبة.

# من ذخائر الشعر الصيئى الكلاسيكى

## تقديم وترجمة: ميرا أحمد

قسم باى جوى يى أغراض الشعر إلى أربعة أغراض، وهى: الشعر الرمزى، والشعر الترفيهي، والشعر الحاطفي، والشعر الحر. وقد حظى الغرضان الأول والثاني على اهتمام بالغ، لما له من أهمية في خدمة العامة ومنفعة الجماهير. وقد طرح باى جوى يى مقترح «كتابة الموضوعات المقالية من أجل رصد الأحداث الجارية، ونظم الشعر من أجل كشف الحقائق والوقائع حتى لو كانت في أرمنة غابرة». تحظى نظرياته الشعرية بأهمية قصوى في حض الشعراء على مواجهة الواقع، والاهتمام بمعاناة أبناء الشعب.

تـوارث تقاليد «كتاب الأغاني» من حيث التشبيهات والصور الحية ذات الخيال الخصب المحلق، وأولى عناية كبيرة بالمحتوى الواقعى والـدور الاجتماعي للشعر، كما أكد على السياسية. واتسمت أعماله برقة اللغة وعذوبتها، والصور الشعرية الحية المتدفقة، ورصانة الصياغة، والعبارات المصقولة الخالية من الشوائب، البريئة من أي تكلف أو تصنع.

تعد قصيدة «أنشودة الندم الأبدى» واحدة من عيون قصائد الشاعر باى جوى يى، تنطق بقدرة خارقة على التصوير والتجسيم والتجسيد، والاستقصاء البارع اليقظ فى تناول أدق التفصيلات، كما أنها القصيدة

家門服果思爱純,使果无人有所尽,此根绵绵无纯剂。

在天愿作此翼鸟,在此愿为遗理枝。

作别放勤重音词,词中有馨两心知。

在天愿作此翼鸟,在此愿为遗理枝。

中市:山原序

الأكثر تميزًا وتفردًا بين قصائده، وهى واحدة من النماذج التى مازجت تمازجًا وثيقًا بين السرد والشعر الغنائى فى تاريخ الشعر الصينى الكلاسيكى. فى مطلع القصيدة أدان الشاعر البطل والبطلة، ونجح فى إثراء بلغت حد تعاطف الشاعر والقراء مع البطل والبطلة، وتحقق ذلك من خلال عاطفة مشبوبة، وخيال خصب، وتعبيرات محكمة. تخلت القصيدة عن المظاهر التاريخية تخلت القصيدة عن المظاهر التاريخية بوية وصادقة. حطم الشاعر باى جوى يى أعمدة الشعر المجازى من حيث الالتزام يي أعمدة الشعر المجازى من حيث الالتزام بي أعمدة الشعر المجازى من حيث الالتزام المتام بالحقائق والوقائع، خارقًا قواعد الإبداع الأدبى، من خلال استخدامه فى عملية السرد

مزيج من التصورات والخيالات، والمشاهد والمشاعر والعقلانية، وجمعها معًا في قالب شعرى واحدٍ محكم الديباجة. مر الشعر الغنائى المضعم بعاطفة قوية بعملية السرد برمتها، وتحقق هذا من خلال اللغة السائغة التي تنساب إلى القارئ في رقة وعدوبة، ومن خلال الإيقاعات المتناغمة والرنين الموسيقى الآخاذ، ومن خلال الجمع بين الجمل المتوازية ذات الجرس الموسيقى والإيقاعات، وبين الجمل الشعرية المرنة التي لا تتقيد بجرس أو موسيقي أو عدد كلمات، واستعمال صيغة السؤال والجواب نجح في أن يجعل القصيدة تتمايل وتتدفق في يسر وانسيابية، مما أضفي عليها سحرًا وجاذبيةً فنية. في العام الأول من حكم الإمبراطور تانغ شوان تسونغ عين الشاعر باى جوى يى مساعدًا لرئيس المقاطعة، وذات يـوم أثـنـاء زيـارتـه إلـى معبـد شـيـان يو بصحبة الشاعر وانغ تشى فو وبعض الأصدقاء الآخرين، تطرقوا في الحديث إلى موضوع الإمبراطور تانغ شوان تسونغ والمحظية الأولى

لى يانغ، وأخبره أن مثل هذا الحدث الجلل، إذا لم يتم سرده من خلال عمل إبداعي ضخم، سيخبو بريقه مع مضى الأيام والسنين، قائلا: «إحساس النشوة أعمق من الشعر، كما أنه يفوق عدد المحبين. ما رأيك في نظم قصيدة في هذا الصدد؟» لذلك نظم باي جوى يي رائعته «أنشودة الندم الأبدى»، ولأنه ختمها بهذا البيت: «لكن هذا الندم أبدى.. هذا الندم خالد وحتمى...»، فسميت بـ «أنشـودة الندم

يمكن تقسيم القصيدة إلى ثلاثة أجزاء متصلة، وتدور فكرتها الرئيسية حول ولع الإمبراطور تانغ شوان تسونغ بالجنس وعشقه للحسناوات، مما ألحق الضرر بدولته، وجلب لها مصائب الدهر وجر عليها نوائب الزمان، وفى الوقت ذاته، تنطوى بين طياتها على مشاعر الشفقة والتعاطف الإنساني مع قصة حب مأسوية، بطلاها الإمبراطور تانغ شوان تسونغ، ومحظيته الأولى يانغ. تتغنى الأنشودة بحب أبدى لم يمت رغم فوات السنين بين الإمبراطور والمحظية. تتسم القصيدة بسمات فنية عالية، تأتى في مقدمتها انتقاء وتوظيف المواد التاريخية الأولية، والسمة الثانية تتبدى في الرومانسية العذبة التي أضفاها الشاعر على القصيدة، وعاطفته المشبوبة وصدق مشاعره، وروعة التصوير لحب في مقدوره أن يميت الأحياء، ويحي الأموات من جديد، وقد تفرد الشاعر في تجسيد مثل هذه القوة الأسطورية في مثل هذا الحب الخالد، كما أن أحدًا لم يسبقه من الشعراء في تناول هذه الفكرة. والسمة الثالثة تتجسد فى روعة التصوير للشخصيات، فقد تفنن الشاعر في رسم صورة للعاشقين، وبرع في التحليل الدقيق لخلجات النفس ومكنون أسرارها، وتصوير لوعة المحب الصادق في معاناته ومكابدته. والسمة الرابعة تتجلى في ألم الفراق ولوعة الحب، والوجد المبرح والقلب المتصدع، والحب الساعر الملتهب. أما السمة الخامسة فتتجلى في حيوية اللغة الشاعرية، والعبارات السهلة الممتنعة، واللغة الرصينة والعذبة في آن واحد؛ فانسابت اللغة عذبة سائغة دون تكلف أو تصنع، كما أن القصيدة تتمتع بصور شاعرية متنامية وخيالات رحبة، وبعدت عن ركاكة الصور وضحالة المعانى، وانسكب ماء الشعر على القصيدة مما جعلها بالغة الرقة والعذوبة، لها وقعٌ خاصٌ في وجدان المتلقى، كما أن الشاعر غنى القلب موفور الحس والشعور، صاحب خيال وثاب.

يستهل الشاعر القصيدة بولع الإمبراطور بالعلاقات الغرامية وانسياقه الأعمى وراء شهواته ورغائبه، موضحًا أسباب الفوضى التى حدثت إبان عهد أسرة تانغ، ويكشف العوامل المأسوية للقصة، وكأنه استوجب أن تكتب الحكاية من هنا، فهي حكاية ثرية المعانى والمضمون. عاش تانغ شوان تسونغ

تنطق قصيدة «أنشودة الندم الأبدى» بقدرة خارقة على التصوير والتجسيم والتجسيد، والاستقصاء البارع اليقظ في تناول أدق التفصيلات

000

حياة زاخرة بالترف والمرح والسرور، وهام حبًا بيانغ حتى غدت المحظية الأولى، وتغافل عن بقية محظيات القصر، افتتن بجمالها وولع بسحرها، وانغمس في حياة اللهو والشرب والرقص والغناء، وصار كظلها لا يفارقها حتى أنه نسى أبناءه، وعزف عن الذهاب إلى البلاط لمتابعة شؤون البلاد. وكان هذا هو سبب اندلاع تمرد آنشي والحبكة التي قامت على أساسها القصة برمتها؛ إمبراطور مولعٌ بحب النساء وتعلق فؤاده بحب محظية فاتنة. يصف الشاعر بالتفصيل المشهد الثانى بعد تمرد آنشي ويجسد هروب الإمبراطور إلى الجنوب الغربي، وتدمير الحب الذي جمع بين العاشقين؛ لأنه كان السبب في حدوث الانقلاب العسكرى وحالة السخط الشديد من قبل الرأى العام، مما أفضى إلى مقتل المحظية يانغ، وأمام التمرد العسكرى وقف الإمبراطور عاجزًا لا يملك قرارًا، ورضخ للأمر الواقع، وتركها تموت دون أن يستطيع أن ينقذها من هذه النهاية الوحشية، كل ما فعله أنه غطى وجهه لحظة الموت، ثم تطلع إلى الوراء، ليُلقى النظرة الأخيرة على حبيبته، وهي تسبح في بركة من الدماء والدموع. استخدم الشاعر صورًا ومعانى دقيقة لتجسيد الألم النفسى واللحظات العصبية، وهو يرى حبيبته تُقتل أمام عينيه وهو عاجزٌ عن فعل شيء، وجسد الحب الصادق الذي لا يستطيع الفكاك منه وفي الوقت نفسه عجزه عن إنقاذها. لم يصف الشاعر الألم النفسى بعد فراقه ليانغ فحسب، لكنه أيضًا أحكم قبضته الشاعرية

الرصينة على مشاعر الندم في العالم الروحي التى ظلت تلازمه فى نهاره وليله على فراق المحبوب؛ فبات يكابد لوعة الأشواق في ساعات النهار، فكانت كل الأشياء من حوله فى القصرتذكره بها، وفي الليل والناس هجاع، وحده فقط المستيقظ، حتى صار ليله أرق العاشقين المكلومين، ثم جسد باى جوى يى بريشته الساحرة شخصية الكاهن الذى حاول مساعدة الإمبراطور في العثور على روح يانغ، وبعد رحلة بحث مضنية، عثر عليها في الجبل الأثيري على شاطئ البحر، وجعلها تتجسد مرة أخرى في صورة خيالية غاية في الرقة والشاعرية، بوجه حزين غارقًا في الدمع، كما زهرة إجاص تقف وحيدة على غصن شجرة تحت زخات المطر، ثم جسد استقبالها لرسول أسرة هان بحفاوة، وإعطائه رسالة إلى الإمبراطور تخبره بأنها باقية على العهد، وتعبر له عن امتنانها لأشواقه إليها، وتقديرها لحبه الصادق رغم الفراق، مما يعزز من مأساة القصيدة وهو الندم الأبدى على هذا الحب الذي اغتالته الأيادي الغادرة. وهنا يصبح صانع المأساة هو بطلها ذاته، مما يضفى على القصيدة تضردًا وخصوصية دون بقية شقيقاتها من القصائد آنذاك.

القصيدة التي نطالعها الآن ليست قصيدة حب مباشرة، بقدر ما هي لوحة شعرية خلابة، وصورة شعرية نادرة رسمها الشاعر، وبرع في إبداعها وإكسابها إيقاع موسيقي موائم، وألوان وظلال رائعة، فيستشعر المتلقى التماوج بين المشاعر المتناقضة؛ من أقصى مشاعر السعادة والضرح وليالى الحب الخيالية إلى أقسى مشاعر الألم والوحدة والضراق، والإحساس بالوجد المبرح والليل الطويل الذي لا ينتهي، ذلك الحب الذي بعث إلى لياليه بالسهد وإلى عينيه بالدموع وإلى أيامه باللوعة والحرقة. لا تتوقف القصيدة عند نقطة عاطفية واحدة، بل نتلمس التغيرات المتنوعة في المشهد الواحد، مما يدفع بالقصة والقصيدة نحو الأمام من خلال أفكار الشخصيات ومشاعرهم لدفع الحبكة في المضى قدمًا. استخدم باي جوى يى انعكاس المشاهد لتجسيد الحالة المزاجية للشخصيات، ومن خلال استيعاب المشاهد المحيطة بالشخصيات والأشياء المحيطة بالشخصيات، عبر عن مكنون النفس، وعن مشاعر الشخصيات الكائنة في أعماق القلب، والتي يتعذر الولوج إليها في أغوار قلوبهم. تضافرت الأصوات الشعرية في نسيج واحدِ متكاملِ، وتماهت اللغة مع النغمات الشعرية وكشفت عن حزن وأسى عميق في أغوار الشخصيات.



# شوحة النحم النبدى

#### 💂 قصیدة: بای جوی یب

(1)

عشق صاحب المقام العذاري الحسان وحط الفؤاد الطائر على كل الأفنان ولدهرما حظى بذاك الحسن الفتان في مخدع سحيق سحيق تـوارت سليلة يانغ الغيداء وعن ذات الحسن والدلال جهل الغرباء

وكان لضرب من جنون

تحتجب هذى الهيفاء في مقبرة الحياة الحدباءا

وفى طرفة عين باتت محظية القصر العلياء

> بسّامة وفي ثغرها درر لها طلة كالبدر

كشفت عن فتنة غير عادية فأفل نجم المحظيات الست الرسمية

فى يوم مجيد من أيام الربيع الجميل زارت نبعًا طهورًا تغتسل فغسل الماء الرقراق بشرةً من مرمر وغصنًا من عسل

بين الوصيفات كزهرة لوتس تتغنج فى ترف وجاه سيدة القصر تتنعم طاشت خصلات الشعرفي تمرد دبوس شعر من لؤلؤ وزمرد على الرأس

وتقاسيم الوجه كزهر الروض يتورد

وفى خيمة حب وردية أمست المليحة ليلة أسطورية ولطالما كانت ليالى الحب القصيرات عدوات الغرام

طلعت شمس الشموس في سماء باقوتية

فهب العاشقان من نومةٍ حلوةٍ شهيةٍ وآسفاه على من كان بحب أبنائه هائمًا لـ وحسرتاه على من أضحى عن زيارة البلاط عازفًا!

ملكت الفؤاد، فطاع لها الفؤاد وما عصى سحرته وعن هواها ما صد وما أبي ذاق معها طيوب وطيوب وغرق في فرح معسول

وعرف طعم سعادة أبدية ومن بين ثلاثة آلاف محظية سواها ما غرقت في عطايا خرافية تتدثر بالحرير وتنام على الحرير تسكن في القصر الذهبي المصان ترقص وتتمايل في الوجود كغصن البان وبعد ولائم النبيذ في مقصورة من

الروح سكرى من سحر الخمر!

للعائلة الكريمة صارت وجه الخير حتى أضحت العائلة من المشاهير وأعلنها الآباء والأمهات بصوت جهير ما عاد الشرف في إنجاب البنين ويا ليت تأتينا البنات عوضًا عن البنين!

قامة القصر فوق غمائم السماء علياء تهف عليه نسائم الليل في خيلاء وأعذب الألحان تنساب في كل ركن ركين عاشت الجيداء في ترنم وغريد تميل فيميل القلب العنيد ترقص وتشدو بغناء فريد على أناشيد تمنح الأموات حياةً من

وهل يسأم من كان على حسنها شهيدًا؟ ملكت القلب والسمع والبصر وقلب الحبيب نشوان طروب في حضرة المحبوب

لكن هيهات هيهات

فدوام الحال من المحال يا لصروف الزمان المحتال! ويا لسنين العمر الهزال! صمت طبول الحرب الآذان وأنغام الموسيقي والرقص فارقت الآذان وبات الغباريتطاير في كل مكان فروبصحبته حاشية وعسكر والركب إلى البعيد البعيد مرتحلّ وعلى حين غرة، انقلب العسكر على حاكم العسكر وعلى مقتل سبية الفؤاد أجمعوا دون أدنى تفكر

فرضخ من لم يعد بمسيطر

ورايات كانت بلا ألوان وشمس وقمركانا باهتان وبسحر النهور وشموخ التلال ما اهتزأو افتتن والبدرنوّاح في القصرما كف عن النحيب وأنــاشــيــد الأســي تفيض في ليل مطير عاد کل شیء کما کان 西处

拿出

وفي مثل لمح البصر

وفاضت الروح

أهِ، يا روح الفؤاد

أه، يا عين المراد

تطلع إلى الوراء

مخضبة بالدماء

فملأ الدمع المقل

وأشرق القلب بالعلل

تناثرت الدررهنا وهناك

وتجذر تاج رأسها في رأسها

أهِ، لو أنقذتها من مرالشقاء!

وفي الفؤاد فاض الرجاء

فخدش الزمرد رأسها

التف الوشاح الأبيض حول عنق كالمرمر

ورأى مهجة الفؤاد تسبح في بركة

أطاحت الريح بورق الشجر في ثقل

مضى الركب على درب طويل طويل السائرون عند سفح الجبل نادرون

وتلاشى من المكان كل غبار انتثر

النقافية الحديدة

• سبتمبر 2022 • العدد 384 **لرحما** 

فى الطريق مربمسرح الجريمة فهبت من رقدتها الذكرى الأليمة وقف فى مهابة وحيرة أو، تواريت يا حلوة النساء بين الربى الصفراء وما لاحت سوى أجداث خرساء تبادل الرجال النظرات فأمطرت العيون بالعبرات وصوب الشرق امتدت الأبصار بالحسرات فانطلقت الخيول إلى القصر عبر المرات فانطلقت الخيول إلى القصر عبر المرات

فعاد إلى حيث كان

هناك ما نضب النبع الطهور وزهرات اللوتس وسنى فى مهد النبع الطهور وطرح فى وجه بدر البدور وشجر الصفصاف الحزين ساكنٌ فى فتور والـورق -كما حاجبيها النحيلين-يستدير فى جسور

أهِ، وكيف عساه القلب لا يحس بجوى من فرط الهوى؟

... على زهرات الخوخ والبرقوق هفهفت النسائم

وغـمـرت أمـطـار الخـريـف ورق الشجر الهائم

إذا الأشياء هي الأشياء

كل شىء باق كما كان لكن مؤنسة الفؤاد غابت عن عين المكان ففاض شجنٌ فوق الحسبان

صافل سبي فوق والمسبق وتدفق نغم حزينٌ في جنبات القصور المدمة

وتنافق تعم حريق في جنبات السطور المعدمة وتنامت أعشاب الخريف المتكسرة

وملأت أوراق الشجر المراقى المتحجرة شاب شعر الراقصات وشاخ عمر العازفات وخيت حمرة الوصيفات

حامت اليرقات السهارى فى الليل البهيم وهجر الضياء قنديل القصر اليتيم وتطاول الليل بساعات السهر المقيم نامت ليالى الغافلين وليله كان أرق العاشقين أقلق الوجد مضجعه وتقلقل فى المآقى مدمعه مكث يعد نغمات الأجراس وأنين الطبول يطيل العد فيشب حريقٌ فى القلب

محت يعد تعمات الأجراس وادين الطبول يطيل العد فيشب حريق في القلب ولنجوم المساء الساهرة ساهم الطرف عن كثب

كأنه سيحفظها عن ظهرقلب فإذ بتباشير الفجر تشق قلب ليل المحب

تزهر ورود الجليد أعلى القصر العالى ومن يُذيب جليد مخدع صاحب المقام العالى؟

عامٌ مرعلى فراق الأحبة وبمد حبل الوصال كان يُمنى الفؤاد بلقاء الأحبة علّ طيفها يزوره في أحلام المنام بعدما عز اللقاء وصار بعيد الرام

(٣)

سمع بأن كاهنًا أتى ُمنَ البلد البعيد وبشتى الحيل وضروب السحر على إعادة روح الفقيدة قدير رقّ الكاهن لعاشقين فرقتهما نوائب الدهر

وبخطّبهما لم يستهن فتش عنها في كل مكان أحكم قبضته على غمام سماء الأعالى كما البرق راح يمرق من هنا إلى هناك ليالى

وأُسـفّاه ما عثر لها على أشر في تلك الأيام الخوالي

وإذَّ يُبُصِر تَّلَةً خرافيةً على شاطئ البحر مستلقية

تطوقها غمامات خيائية وشرفات ملونة رُفعت بسحب بهية تسكنها جنيات أسطورية تتمايلِن كفراشات حائمات زهية

تتمایلن کفراشات حائمات زهیه بینهن انسیه لاحت فی بشرة ثلجیه أه، وجد مبتغاه بعد سهد لیالی لیلیه

... جاء رسول الغرام طالبًا الاستئذان ولما علمت صريعة غدر الآنام هبت من نومتها ووضعت الرداء غير مبالية فاتحة الستائر المخملية بشعر ثائر هبطت وما ريانًا وضعت.

بشعر ثائر هبطت وعلى رأسها تاج الورود المائل وضعت الوجه باهت فيه أسى وحنين والدمع ينسال على الخدين كأزهار الإجاص تحت أمطار الربيع السخية

السحية وبعد الوداع في مقبرة وحيدة منسية وأمِ، ليتها ما ودعت ذاك المسكين! لاح في الوجه عبوسٌ خبت الأفراح في القصور الصاخبة وسكنتها الأتراح القاتمة

وذوت ورود تشانغآن الفاتنة

وما بقى سوى ضباب وغبار فى كل الأمكنة وقالت: خذ نصف علبتى النحاسية ونصف دبوس شعرى وأعطهما إليه كتذكار على هوى فى الفؤاد عميد والنصف الأخر لى كبرهان على هوى فى الفؤاد تليد وأمنية يرن صداها فى المدى البعيد: لست أنساك!

ريما تجمعنا أقدارنا فنلتقي مرةً في

ومرة عند سفوح الجنان المقيمات

ينمحي أويزول

أعالى السماوات

م يعلم سره سوى ال وهو فى ذاك العام والناس نيام والليل والقمر علينا شاهدان ونجوم السماء على عهدنا تقسمان تعاهدنا على ألا نفترقا ومن صميم القلب أعلنتها أننا لن نفترق أبد الدهر كما زوج من الطيور يُحلقان وبأناشيد الحب وترانيم الغرام يشدوان وكما فى الأرض زوج من الأفنان يتعانقان وهمما طالت الدنيا وعشنا أيامًا وسنينا

ومهما طائك الدليا وعسنا اياما وس فالدنيا ما هي إلا دار فناء وأنينا لكن هذا الندم أبدي هذا الندم خالد وحتميّ ما له من فناء ولو بعد حين

النقافة الحديدة

ما له من فناءٍ ولو بعد حين.

ولدت بياتريس إيسبيخو في مدينة فيراكروز المكسيكية، في التاسع عشر من سبتمبر لعام ١٩٣٩. تُعنى معظم كتاباتها بتسليط الضوء على السيدات وما تعانيه من صراعات حياتية ووجودية، وتتلخص نظريتها في الأدب في تلك العبارة: «يجب أن تكتب حول ما تعلم». جعلت كتاباتها من الشعور بالحنين والعلاقات الإنسانية النزاعية محور نثرى ثرى ينسج الواقع بالخيال. ضمن ما أنتجت إيسىيخو نذكر «جدران من الزئيق» (١٩٧٩)، الساحرة (١٩٩٥)، والعديد من الأعمال الأخرى. حصلت إيسبيخو على عدة جوائز، منها: جائزة سان لويس بوتوسى القومية للقصة (Premio Nacional de Cuento San Luis Potosí)، وغيرها.

# بطفل واللوز



بياتريس إيسبيخو

#### قصة: بياتريس إيسبيخو

#### ترجمة: نجوى عنتر

تتوقفين قبالة باركى مكسيكو بالقرب من البركة، إلى حيث كانت تحملك جدتك وأنتِ طفلة كي تُطعمان البط. ذات مرة عضتكِ الأوز. حمتكِ جدتك بأن غطتك بجسدها. الآن دقات الساعة تقارب السادسة مساء، ينعكس شعاع الشمس على صندوق سيارتك؛ فيُشكل نجمةً لامعة فوق المعدن المصقول، المُعطى بالشمع. تفتحين النافذة وتريحين ذقنك في مقابل الحافة بينما تراقبين تلك الحيوانات الناعقة الخرقاء. تقفين مُنبهرة حيال ذلك المشهد دون اهتمامك بأعين أخرى خلاف خاصتك. على حين غرة، يكتشف أحد الأطفال وجودك. يعود إليكِ راغبًا في الحديث. تنتبهين لذلك؛ فتوقفين سيارتك في التو. تُصغين إليه، ولكن على الرغم من جهود ذاكرتك غير المعقولة؛ فإن الأشياء تغيب عنها سريعًا بمجرد أن يتفوهون بها. لا يعود وعيك يحتفظ سوى باسمين: كافكا وجيد. أسماء تسمعينها بوضوح وتتذكرين في دهشة أن ثمة كائنات صغيرة كهؤلاء تذكر على ألسنتها أسماء كتاب على ذلك القدر من الأهمية. عندما يدعونكِ لمشاركتهم لُعبهم تقبلين بسرور، وتصطحبيهم سيرًا إلى منزلهم. يستعرضون لكِ منزلا كبيرا أبيض اللون، ممحو طلائه بعض الشيء، يُزين واجهته حجر أحمر وسياج على الطراز الحضرى لتلك الآونة. إنه لذلك النمط من الأبنية التي شاع وجودها قبل عشرين أو خمسة وعشرين عامًا. كانت شوارع المدينة آنذاك تكتظ بمبانِ مُشابهة. يخطر لكِ منزلك. تطأيه.. تجدين داخله قاتمًا وأثاثه عتيق الطراز. تلاحظين أن غطاء رقيقًا من الغبار يغمر المكان بأكمله، كل شيء.. الأغطية.. السجاد. تمرين عبر الغرفات التي تنفصل عن بعضها البعض عبر الأروقة. يقودك الأطفال إلى الصالة وبلهجةٍ شديدة الرسمية يُجيبون على ما تطرحينه من أسئلة. يؤكدون أنهم إخوة، وأن أمهم قد فارقت الحياة، ويعيشون برفقة أبيهم. تلاحظين أن جميعهم فتية، وأن مظهرهم غير نظيف، وتفوح منهم

الشعرالكستنائي المنسدل الأشعث ذاته. فقط أصغرهم أشقر اللون. مُموج شعره ومتناسقة ملامح وجهه مع عينين زرقاويـن ذات شفافية عميقة. وجنتاه الورديتان تجعلاه يتراءى بصورة تلك الأوجه التي تُروج لدعاية المربى والجيلاتين. من بين الآخرين، مع ذلك الطفل بالتحديد تتفاهمين على الفور. يُجيب على تساؤلاتك والابتسامة تعلو وجهه؛ وعلى الرغم من ذلك، وقت أن تتحرين منه عن أشياء ساذجة كحال انتظامه بالعام الدراسي أو إحدى الحماقات المشابهة يُفتش عن مراوغات لطيفة تكشف عنها نبرة صوته وابتسامته. تكتشفين أمرًا مهمًا يفر منك بلا سبب، يرتدى الطفل بنطالا قصيرًا وجوربًا من الصوف ذي مُربِعات تشكله حتى الركبتين، ولكن تُثقل جسده أجهزة تقويم عظام.. لما كان عاجزًا.تدهشك ملاحظته، إلى وقت أن ترينه جالسًا فوق كُرسى وقدماه مُعلقتان دون أن تمسا الأرض. تشعرين بحسرة دفينة. روح أمكِ الخائبة تحن. بعطفٍ منكِ تحطين يدكِ فوق ذاك الرأس ذي الشعر المموج، تقتربين أكثر لترمقينه بيقظة. لم يبدو الطفل متفاجئًا أوغير شاعر بالراحة حيال حُنوكِ. ظل مُتبلدًا، دون أن يتخلى عن ابتسامته، وفجأة، تشعرين بالحرج وترغبين في الرحيل، ولكنك تعدِين بالعودة ثانيةً. يقبَل الطفل بإرجاعك وكأنه أمر طبيعي حدوثه. لا يشك حيال عودتك ولو للحظة. تنتبهين أنه لا يتفوه بشيء ولا ينطق ولو بكلمة، وتلاحظين أن كل فعلِ منه يصدر في بطء. تبدأ طقوس طعام ما بحساءٍ مُدخن، سميك القوام. شوربة بقوليات أو عدس، تميزين الفرق من لونها. لا تجربين مذاقها. لا أحد يتناول شيئًا. على الرغم من أن الأطفال في العديد من المرات يأتون بأدوات المائدة بالقرب من أفواههم. حتى إنكِ لا تحاولين أن تفعلى. تلاحظين أن أصغرهم الذي

يترأس المائدة، يجلس في واجهة زجاجية.

يبدو كطفل إله في مِحرابه تُحيط به

الفناجين، والكؤوس والأواني، ومِرآة عند

كريهة، ولهم

ظهره تُضاعف انعكاس البلورات.. ثمة مسكال مـن الألــوان. لا أحد يتحدث، فقط أنت تصيغين بصوت عال سؤالا أخرقًا: «كيف لطفل صغير كهذا أن يتمتع بمثل تلك الدرجة من الذكاء والسحر؟» تتساءلين. أخٌ آخر، بنبرةٍ شديدة النعومة والرقة، بابتسامة خرساء تمامًا كخاصة الصغير، يُجيبك قائلًا: «ليس صبيًا لهذا الحد. قد أتم عامه الثلاثين». وكأن بعلمك بذلك الأمر سيتغير العالم من حولك، تستشعرين تلك الكلمات، أولى الكلمات التي في الواقع يُنطق بها أثناء الطعام، كحال الرذاذ في وجه بأكمله. تُكررين: «عامه الثلاثين، عامه الثلاثين» وتُشددين على العبارة في رتابة حمقاء. يبتسم لك الصغير. تشعرين بألم حاد فوق صدرك، ثمة ثِقل رهيب. تُغادرين المنزل، تتجولين بجانب بركة الأوز. تتذكّرين أحد مسارات طفولتك حين كنتِ تُلبين رغبة بعض الحيوانات النهمة، الناعقة، التي كانت تسير مُترنحة، ثمة مساء كنت تحيينه في سذاجة.. دون ظلال. تمكثين هناك لوقت طويل. يؤلمك ظهرك وتظنين أن ذراعك الأيسر يتحول إلى ريش. تتنفسين بصعوبة، ويكاد يكون دون انتباه منكِ، تجدین نفسك من جدید فی مقابل المنزل الكبير، المهمَل، ذي السياج السوداء. تدركين حينذاك أن ذاك هو منزلك، وأن ذاك الطفل الأشقر، الباسم، الصغير العاجز خاصة المحراب هو أنتِ.

القافـة الجديدة

# شجاعة

الناس أشجع منه، كان متأكدًا من ذلك، هو لطيف وذكى لكنه ليس شجاعًا ولم يكن كذلك في أي وقت مضي.

تناول الغداء هو وزوجته مع شقيقتها وزوجها الجديد، إبنة الزوج الجديد جاءت إلى الغداء أيضًا، كانت أصغر أبنائه الثلاثة، وقد قطعت مؤخرًا درب الأبالاش (١) كله من «مين» إلى «جورجيا»، والآن ستنتقل إلى وايومنج لتعمل في مزرعة ماشية، والدها لم يكن يعترض على ذلك لكن والدتها وأجدادها وحتى بعض أصدقاءها اعترضوا بشدة.

#### ● قصة: دانيال سميث

#### ترجمة: محمود فهمى

لم يبد أن الفتاة تهتم كثيرًا باعتراضاتهم، قالت إنها في السابق كانت تهتم لكنها رأت بعد ذلك أن اعتراضاتهم كانت بسبب الغيرة من إرادتها وإصرارها على فعل ما تريد، بلا توقعات، ثم لم تعد تهتم مطلقًا، كانت في الحادية والعشرين من عمرها. فكر في نفسه عندما كان في نفس سنها، أين كان؟ لقد كان في الكلية. ثم تخرج وبدأ في العمل في عيادة.

فى الصيف بين الكلية والعمل ذهب لدراسة اللغة الإيطالية فى برنامج فى ولاية فيرمونت، لكنه كان وحيدًا وخائفًا لذا غادر بعد ثلاثة أيام.

فكر فى قرار إبنة زوج شقيقة زوجته بعدم الاهتمام بما يعتقده الناس عنها، لقد وصفت هذا بأنه نوع من التبدل، فى البداية كانت تهتم وبعد ذلك لم تعد تهتم، التبدل كان بإرادتها.

لم يتذكر أنه قام بالتبدل طبقًا لإرادته على هذا النحو الجذرى بخاصة لأفكاره حول الآخرين ومشاعرهم تجاهه. قرر أن هذا هو جوهر شجاعتها و جبنه.

فى الليل بينما كان يخلع ملابسه، حاول أن يشرح كل هذا لزوجته، تفهمته على الفور لكنها أبدت عددًا من الاعتراضات والعبارات المهدئة.

١- كانت الفتاة تبالغ أو تحرف تجربتها،
 من المحتمل أنها كانت تهتم بما يعتقده
 الآخرون عنها وخاصة والدتها وكانت تصور تحولها على أنه صارخ فقط لأنه
 كان:

أ- أكثر درامية أن تحكيه على هذا النحو. ب- مزيد من تحفيز الذات أن تتحدث على هذا النحو.

ج- وسيلة لإقناع نفسها بشجاعتها
 الخاصة والتى بدونها لن تكون قادرة على
 القيام بما تريد.

١- الفتاة لم تكن معروفة بكونها كريمة وعطوفة بالأخذ فى الاعتبار ما أخبرتها به شقيقتها عنها، فى حين أن كل ما يُعرف عنه من صفات الكرم والرحمة تستلزم شجاعة على نحو خاص وهى الشجاعة لخدمة الآخرين (فى هذه هو من يربح).
٣- فى الوقت الذى كان يشعر خلاله بالقلق والحنين إلى الديار والذى قرر فيه أن يترك دراسة اللغة الإيطالية كانت والدته مريضة للغاية وهى تفاصيل يجب أن تخفف من حكمه على نفسه، كان من المهم النظر إلى السياق.

شكرها، تلك المرأة التى أحبته ولم تصدر أحكامًا عليه فى تلك المناطق التى تزعجه وتشعره بالخجل.

لكنه قدم حججًا مضادة يعتقد أنها لن يكون لها رد فعل قوى.

 ١- حتى لو كنت الفتاة تبالغ من أجل رفع معنوياتها كان هذا فى رأيه دليلًا آخر على شجاعتها. الشجاعة لا تكون إلا فى وجود



دانيال سميث

الاعتراضات وليس في غيابها.

٢- كانت أنانيتها شكلاً من أشكال
 الشجاعة وفي الواقع كانت في حدود
 المعقول، بالضبط نوع الشجاعة التي
 يفكربها.

"- الكثير من الناس لهم أمهات مريضات،
 الأم المريضة لا تمنع من دراسة الإيطالية،
 كان هناك دائمًا الكثير من الأعذار.

دخلا إلى السرير، سمعا بالكاد رجلان يسيران على الرصيف يتحدثان ويضحكان، قبلها وكان يبدو أنهما في طريقهما لممارسة الحب لكنهما لم يفعلا. وفيما كانت زوجته نائمة أخذ يفكر في الفتاة. ماذا ستفعل في المزرعة في وايومنج؟ هل ستقود الثيران؟ هل ستطبخ وتنظف؟ كان يريد أن يسألها لكن الحديث تحول بعد ذلك.

هل تشعر بالخوف؟ هل لديها ما يقلقها؟ أى قوى عقلية وروحية تعتقد أنها تمتلكها للانتقال إلى مكان على بُعد ألفى ميل من بيت عائلتها؟ مكان لا تعرف فيه أحدًا كما أن التضاريس والمناخ مختلفين تمامًا عن كل ما كانت تعرفه؟ إذا ما ذهبت إلى النوم وحيدة ما الذى ستبحث عنه لتشعر بالراحة؟ هل تحب نفسها؟ تحت السماء الغربية بين الماشية والجبال المغطاة بالضوء الأحمر؟ هل حقًا أحبت نفسها أكثر من أى شئ آخر؟.

« دانیال سمیث کاتب أمریکی ولد فی ۷ أکتوبر ۱۹۷۷ (۱) الأبالاش: درب مشی لمسافات طویلة مشهورة فی شرق الولایات المتحدة تمتد بین جبل سبرینغرفی جورجیا وجبل کاتاهدین فی ولایة مین. یقدر طول الدرب حوالی ۳٫۵۰۰ کم.

محمد إسماعيل شاهرودي (٣٠ يناير ١٩٢٦ - ٢٥ ديسمبر ١٩٨١) شاعر إيراني معاصر. تخرج في كلية الفنون الجميلة في طهران، وعمل في التعليم لفترة. نشر ديوانه الأول «المعركة الأخيرة» عام ١٩٥١، ثم ديوان «المستقبل» ١٩٥٧، وفي عام ١٩٦٥ تم اعتقاله. في ١٩٦٩ عمل كخبير ثقافي مع اللجنة الوطنية لليونسكو في إيران، وفي الوقت نفسه قام بتدريس «العلاقة بين الأدب والفنون البصرية» في كلية الفنون الجميلة جامعة طهران.

ذهبْتُ بناءً على إرشاد الرجل العجوز، ووجدتُ أخاه أقوى منه؛

ومن يره يظنُّ أنه أصغر منه بكثير، ولم يكن شعره قد دبّ فيه

شرحت له مشكلتي، طالبًا منه مساعدتي وإرشادي في حلها، وكانت إجابته: لا يستطيع أحد أن يَحُلّ مشكلتك إلا ذلك الأخ

كان على أن أمضى لقابلته، فرأيته رجلا مشغولا في زراعة

الأرض، كان قوى البنية كثيرًا، ولم يظهر في رأسه أي أمارة

وأخبرته بأنى ذهبت إلى رجلين كبيرين، وطلبت منهما حلا

لمشكلتي، واعتذرا بأنهما غير قادرين على حلها، وأن لهما أخًا أكبر سنًا منهما، ربما يمكنه أن يجد له إجابه مرضية، تساعده

ابتسم الرجل العجوز وسألنى: ماذا قال لك شقيقاى الاثنان؟ نعم؛ كلُّ منهما أصغر منى؛ فالأول الذي رأيته، لا يزيد عمره

للشيب، على الرغم من أنه أكبر من أخويه السابقين.

الشيب بصورة كبيرة.

الأكبر مني، وسوف تجده في مكان قريب.

على حل المشكلة؛ فجئت إليك.

● قصة: إسماعيل شاهرودي

ترجمة: مروة السعيد الباز

لجأ شخص إلى رجل كبير السن لحل مشكلته، يبدو من ملامحه أنه في اللحظات الأخيرة من الحياة؛ فقد كانت قامته محنية، وكان أصلع الرأس، ولحيته طويلة بيضاء، والدموع تسيل من عينيه بغزارة، لا تكاد تظهر رأسه من قلنسوته، أعرب الرجل عن

في اهتزاز رأسه، بأنْ يذهب ليستشير أخاه الأكبر منه سنًا؛ فقد يستطيع أن يحُل مشكلته من خلال تجاربه. يقول هذا الرجل:

مشكلته للرجل العجوز باختصار، وطلب منه الحل.



نصحه الرجل العجوز، وكان في حال من ضعف الشيخوخة بدا

على الخمسين عامًا، وهو وإنْ بدا هزيلا، ومنحنى القامة، فهذا يرجع إلى امرأته العنيدة سيئة الخلق مما كان له أثره في معاناة الأطفال. أمًا أخى الثاني، فيبلغ من العمر خمسة وسبعين عامًا، وإذا كنتُ

تظن أنه أصغر سنًا مع هذا، فلأن لديه امرأة تتصف بالخلِّق الحسن، وقابلة للتكيف، وليس لديها أطفال. ومن ثمّ؛ فليس هناك مشكلة في مواجهتها للحياة.

وقد رأيتُني أبدو أقوى في البنية من هذين الأخوين، على الرغم من أن عمري قد قارب المائة عام! وقد أمضيت معظم عمري مشغولا بالزراعة؛ وقد شغلني هذا عن التفكير في الزواج؛ فليس لدى زوجة ولا أطفال.

\* من کتاب «داستانهای شیرین ایرانی»

العدد 384 • سبتمبر 2022 • العدد 384



سيمون فريث

# العباهات الثهاهية وآلياتها

#### 🖢 سیمون فریث

ترجمة: د. مصطفى بيومى عبد السلام

ينطبق هذا التعريف على كل من الأشكال الثقافية التى تعتمد على «الإنتاج الحرفى» و«الاستنساخ الجماعى» (كما هو الحال في صناعة النشر، وإلى حد ما،

الأعمال الموسيقية)، وعلى وسائل الإعلام التى تعتمد على الاستثمار الرأسمالى واسع النظاق والإنتاج التكنولوجى الجماعى مع تقسيم دقيق للعمل (مثل صناعة السينما والتلفزيون). ويوجد الآن، بالفعل، عدد كبير من أدبيات الدراسات الاجتماعية والتجارية حول «إنتاج الثقافة»، وهي دراسات تدرس

بالتفصيل عملية «التقييم» الصناعي

إن استخدام مصطلح «الثقافة» في مثل هذه الأوصاف يعنى، مع ذلك، أن تحليل الصناعات الثقافية ليس في الواقع مسألة اقتصادية أو نظرية إدارة بسيطة. إن وصف صناعة الأفلام أو الموسيقي أو النشر أو التلفزيون كصناعات ثقافية (وليس بالأحرى صناعات الترفيه على سبيل المثال) يعنى ضمنًا أسئلة نقدية حول ممارساتها الإبداعية وتأثيراتها الاجتماعية.

التي يجب أن تمر من خلالها الأغاني،

والروايات، والبرامج التلفزيونية،

والأفلام، إلخ. (انظر على سبيل المثال:

.(19v7, Peterson

النقافـة الجديدة

سبتمبر 2022 • العدد 384 لرجماً

وهكذا يمكن العثور على أول استخدام منهجى وتحليلى لمصطلح «صناعة الثقافة» في نقد مدرسة فرانكفورت للثقافة الجماهيرية (انظر، على سبيل ابنتان: Horkheimer and Adorno, (1991, and Adorno (1907) 1920 بالنسبة لـ «هوركهايمر» Horkheimer وزملائه الألمان، كان مصطلح «صناعة الثقافة» يعنى ضمنًا أن النقد الماركسي لإنتاج السلع بشكل عام يمكن (ويجب) تطبيقه على إنتاج السلع الرمزية على وجه الخصوص، أي على إنتاج السلع التي كانت «قيمة استخدامها» جمالية ومسلية وإيديولوجية. وهكذا كانت الصناعات الثقافية مثل أي صناعة رأسمالية أخرى: لقد استخدمت العمالة «المغتربة»؛ وسعت وراء الربح؛ ونظرت إلى التكنولوجيا - إلى الآلات - لتوفير ميزة تنافسية؛ وكانت تعمل بشكل أساسي في إنتاج «مستهلكين».

إن الأثار المترتبة على هذا النهج للثقافة الجماهيرية مألوفة: أي أسلوب الإنتاج الثقافي يحدد القيمة الثقافية؛ والمميزات الشكلية للسلع الثقافية الجماعية (الجماهيرية) هي تأثير تقنيات الإنتاج وإدارة المنافسة؛ إن «تكيفات» الثقافة الجماهيرية هي في الأساس غير عقلانية، أي تأثير التلاعب التجاري الفعال للطلب أو الرغبة. ومن المفارقات، أن الحجة الأولى (التي تفرض لمعانًا رومانسيًا) أصبحت شائعة داخل الصناعات الثقافية نفسها، حيث تم التمييز بين السلع الثقافية المنتجة لأسباب «تجارية» و«فنية» (كان هذا هو الأساس في أواخر الستينيات للتمييزبين موسيقي «الروك» و«البوب»، على سبيل المثال). وإذا كان من الصعب، من الناحية العملية، العثور على أي شكل من أشكال الثقافة المعاصرة غير المتورط، في مكان ما على طول الخط، في عملية الإنتاج الصناعي (حتى موسيقي «شوينبيرج» التي تكون مسموعة عن طريق التسجيل فى المقام الأول)، فإن حجة فرانكفورت انقلبت الأن رأسًا على عقب: إن تحديد القيمة الجمالية لسلعة ثقافية يعنى ضمنًا أنها، بطريقة ما، تم إنتاجها «بشكل مستقل» («لأغراض فنية»). وهذا بدوره يدل عليه تحديها أو رفضها للاتفاقيات الفنية المعتادة وصيغ المبيعات للإنتاج الثقافي الضخم (الجماهيري). بعبارة أخرى، يُزعم أن بعض السلع (بعض الأفلام، بعض التسجيلات، بعض الكتب) مختلفة حقًا أو فردية أو فريدة؛ لم يكن هذا مجرد ظهور «للاختلاف» ضمن ذلك التوحيد القياسي للمنتج

هوركهايمر

مالت الصناعات الثقافية ودراسات فرانکفورت فی ثلاثينيات وأربعينيات القرن العشرين إلى التركيز على ثقافة الترفيه والموسيقى والأفلام والراديو والمجلات

الثقافي الشامل الذي كان، بالنسبة لـ «أدورنو» جوهر العملية الصناعية. ويمكن بعد ذلك التمييز، بالمثل، بين التقدير الجاد (الأغاني «بوب ديلان»، وأفلام «مارتن سكورسيزي» ، وكتب «ستيفن كينج») والاستهلاك الطائش (لتسجيلات «كايلى مينوغ» ، وأفلام «الفيس بريسلى» ، وأفضل الكتب مبيعًا لـ «جيفري آرتشر»)؛ وحتى في خطاب الصناعات الثقافية نفسها، باختصار، يتم التمييزبين السلع المنتجة (والمستهلكة) «لأسباب تجارية بحتة» (وبالتالي لا قيمة لها) والسلع

الموجودة «لأسباب فنية»، والتي لا يمكن بالتالي أن يتم فهمها حقًا على أنها جزء من العملية الصناعية على الإطلاق!

بالنسبة لعلماء فرانكفورت (وجد «أدورنو» هذا النوع من الطرح - حول موسيقي الجاز، على سبيل المثال – مثير للسخرية)، فإن الأهمية التحليلية لمطلح «صناعة الثقافة» هي أنه وصف نظام الإنتاج، وهو نظام تم فيه تحديد الأشكال الثقافية من خلال منطق تراكم رأس المال وليس بأي قـرارات إبداعية أو سياسية معينة يتخذها أي فنان أو رواد أعمال معينين. لم يكن التحليل النصى المفصل أو المقارنة ضروريين؛ كل ما يهم هو فهم عملية الإنتاج الأساسية (كتب «أدورنو» عن «الموسيقي الشعبية»، وليس عن أغاني معينة)، وهكذا، مهما كانت الادعاءات الراديكالية أو النقدية التي قد يقدمونها، فإن تأثير السلع الثقافية هو نفسه دائمًا: أي التلاعب في طلب السعى وراء الربح.

بعبارة أخرى، تعاملت مدرسة فرانكفورت مع الاستهلاك الثقافي على أنه مرضى، وبوصفه شيئًا يمكن تفسيره بمصطلحات نفسية ومصطلحات التحليل النفسى (كان هناك، بشكل ملحوظ، تداخل واضح في تفكيرها هنا مع تفكير الأعمال الإعلانية، والذي كان، بالطبع، مهتم تحديدًا بمشكلات مراقبة المستهلك)، وفي النهاية، استخدم «هورکهایمر» و «أدورنو» مصطلح «صناعة الثقافة» على نطاق واسع جدًا، لوصف الطريقة التى يعتمد بها الاقتصاد الرأسمالي على الإنتاج لا على السلع بل على الاحتياجات:

كلما زادت قوة مكانة صناعة الثقافة، زادت قدرتها على التعامل بإيجاز مع احتياجات المستهلكين، وإنتاجهم، والسيطرة عليهم، وتأديبهم، وحتى صرفهم عن التسلية؛ فلم يتم وضع حدود للتقدم الثقافي من هذا النوع. ,Adorno and Horkheimer) .(188.p,19VY

من هذا المنظور النقدى، يعد الترفيه «التسلية» أمرًا حاسمًا للتكاثر (إعادة الإنتاج) الاجتماعي، وتميل الصناعات الثقافية ودراسات فرانكفورت في ثلاثينيات وأربعينيات القرن العشرين إلى التركيز على ثقافة الترفيه والموسيقي والأفلام والراديو والمجلات (بالإضافة إلى

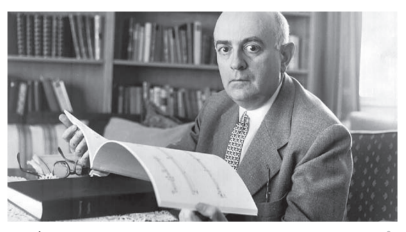




ذلك، أشار «أدورنو» إلى أن الفاشية كانت شكلًا «ترفيهيًا» بنوع خاص من التعبئة السياسية الجماهيرية، منشغلة بالرمز والأسلوب واستخدام اللاوعي).

لقد اعتاد النقاد البريطانيون ومنظرو الثقافة الأمريكيون على التعامل مع وسائل الإعلام العامة من موقع مختلف، ولذلك كان لمصطلح «صناعة الثقافة» أهمية مختلفة وركزت على اهتمامات مختلفة (انظر: Williams, ١٩٦١). هنا الأسئلة السياسية حول الملكية والسيطرة. القضية هي ملكية المعرفة والتحكم في المعلومات (وبالتالي، تعتبر الصناعات الثقافية الرئيسية هي الصحافة والإذاعة بدلا من موسيقي البوب والسينما على سبيل المثال). من هذا المنظور، فإن السياسات المحددة لأفراد معينين مهمة؛ ويمكن مقارنة النصوص (الصحف والمجلات والبرامج التلفزيونية) ودراستها، فهي تكشف عن تأثيرات مختلف المالكين والمنتجين والمنظمات.

هـذا يعنى إثـارة السـؤال عمـا إذا كانت صناعة الثقافة هي بالضرورة شكلا رأسماليًا أم لا، وما إذا كانت ممارساتها هي تأثير المنطق التجارى حتمًا: ألا تستطيع الدولة التأثير على الإنتاج الثقافي أو التحكم فيه أو تنظيمه؟ تم تناول هذه الأسئلة، على وجه الخصوص، عن طريق البث، وتم الرد عليها من خلال مفهوم الخدمة العامة، وبالتالى يتم تعريف «خدمة البث العامة» على أنها بديل لـ «البث التجاري»، وهي طريقة لتمويل إنتاج البرامج وتنظيم الجماهير الإذاعية والتلفزيونية التي لا تحددها قوى السوق ولا احتياجات المعلن. إن خدمة البث العامة (ومن حيث المبدأ، يمكن تنظيم الصناعات الثقافية الأخرى على أسس متشابهة)، يتم تمويلها بالتالي من خلال الضرائب أو رسوم الترخيص ولا تخضع للآراء الإيديولوجية أو السياسية لأى مالك عقار معين: فمشكلتها، بالأحرى، هي التفاوض على العلاقة الصعبة بين الدولة والحكومة، بين السيطرة السياسية والمهنية. وبالمثل، فإن مذيعي الخدمة العامة مسئولون عن تلبية احتياجات «الجمهور» بدلا من احتياجات المعلنين أو الرعاة أو المساهمين، و«الجمهور» في هذا السياق هو مركب مكون من العديد من «الأقليات». باختصار، من المتوقع أن



أدورنو

تقدم خدمة البث العامة، مثل البى بى BBC، الأخبار والمعلومات بطريقة «غير منحازة» و«متوازنة»، ولكن أيضًا الاهتمام بمصالح جميع المواطنين، وذلك لحشد الجماهير وليس بالأحرى خدمة الأسواق.

فى سياق تحليل الصناعات الثقافية، على الرغم من ذلك، فإن النقطة المهمة حول بث الخدمة العامة هى الدليل الذي يقدمه على أن تنظيم الإنتاج الثقافي هو تأثير لسياسات الدولة والأطر التشريعية وليس فقط لقوى السوق؛ وفى الممارسة الإذاعية، فإن السؤال ليس إما الخدمة العامة أو التجارة، بل تنظيم الدولة، المفصل بشكل أو بآخر، للسوق الثقافى. النصادية (مسألة ملكية وسيطرة) ولكنه قضية إيديولوجية وأخلاقية؛ فقوانين قضية إيديولوجية والفحش تؤثر، على التشهير والسرية والفحش تؤثر، على سبيل المثال، على ما يتم إنتاجه (أو لا يتم إنتاجه) وعلى من قد يستهلكه.

فى الثمانينيات، بوصفه نتيجة جزئية للتغيرات التكنولوجية التى تعنى أن الأمة لم تعد حدود السوق «الطبيعية» للسلح الثقافية (حيث بدأ مشغلوا الأقمار الصناعية والكابلات فى التنافس مع المنيعين، لذلك أصبح التلفزيون وسيلة دولية بشكل أساسى، مثل السينما، والتسجيلات، والطباعة)، وبوصفه جزء من تأثير التأكيد السياسى على استخدام السوق بدلاً من قوى الدولة لتحديد قرارات الاستثمار والإنتاج، كان هناك فى جميع أنحاء أمريكا الشمالية وأوروبا الغربية (ثم الشرقية)

كلما زادت قوة مكانة صناعة الثقافة، زادت قدرتها على التعامل بإيجاز مع احتياجات المستهلكين، وإنتاجهم، والسيطرة عليهم، وتأديبهم

« تحرير» عام كان له تأثير ملحوظ على الصناعات الثقافية. وأدى تراجع بث الخدمة العامة على وجه الخصوص، على المدى القصير على الأقل، إلى فرص جديدة لصانعي البرامج والمنتجين «المستقلين» (والتغيرات التكنولوجية، وبنوع خاص الرقمنة، جعلت من المكن تحقيق اللامركزية حتى في الإنتاج السمعى البصرى عالى الجودة في جميع قطاعات وسائل الإعلام العامة). وكان هذا هو سياق الاستخدام الجديد لصطلح «الصناعات الثقافية»، بالإشارة إلى مساهمتها (بالمقارنة مع الصناعات الأخرى) في تكوين الثروة والتوظيف. وكان هذا، في البداية، استجابة وطنية لعولمة الإنتاج الثقافي. وبدأت الحكومات تطرح على نفسها سؤالا كان اقتصاديًا وسياسيًا في الوقت نفسه: هل تحتاج دولة ما إلى صناعة تلفزيونية؟ صناعة موسیقیة؟ صناعة ریاضیة؟ (أي أكثر

بأن السوق هو الضامن الأفضل للجودة والاختيار في هذا القطاع الاقتصادي كما هو الحال في أي قطاع آخر، لا يزال هناك اعتقاد متبقى بأن إنتاج الثقافة ليس تمامًا (أو لا يجب أن يكون تمامًا مثل) إنتاج سلع أخرى، وأن له أهمية إيديولوجية وأخلاقية لا يمكن تكليفها بقوى السوق. من اللافت للنظر، على سبيل المثال، أن السياسيين الأكثر التزامًا فى السبعينيات والثمانينيات قاموا بإلغاء القيود على وسائل الإعلام من حيث الملكية («تاتشر» و»ريجان»، على سبيل المثال) وكانوا ملتزمين أيضًا بزيادة التنظيم من الناحية الأخلاقية (بالإشارة إلى «مقاطع الفيديو السيئة»، «الترويج» للمثلية الجنسية، وما إلى ذلك).

باختصار، الصناعات الثقافية تشبه الصناعات الأخرى ولا تشبهها. ولذلك ستكون دائما موضوع نقاش سياسى ونظرى مكثف. الثقافة مهمة للغاية بالنسبة لحياة الأمة ومعناها بحيث لا يترك إنتاجها للمؤسسات الخاصة؛ والثقافة قيمة كبيرة جدًا لا تترك وشأنها بوصفها مصدرًا للقوة والربح لأصحاب المشاريع الخاصة.

\* مراجع:

Adorno, T.W. 1991: The Culture Industry: Selected Essays in Mass Culture.
Adorno and Horkheimer,
Max 1947 (1972): Dialectics of Enlightenment.
Peterson, R.A. 1976: The
Production of Culture.
UNESCO 1982: Cultural Industries. A Challenge for the
Future of Culture.
Williams, Raymond 1961:
The Long Revolution.

\* هذه ترجمة لـ:

Simon Frith (2013), Culture Industries, in a Dictionary of Cultural and Critical Theory, Second Edition, Editors. Michael Payne; Jessica Rae Barbera (Malden, MA, USA: Wiley-Blackwell).

من الواضح أن هناك تناقضات بين هذه الروايات المتنوعة للثقافة بوصفها صناعة (على الرغم من أنها جميعًا مشتقة بطريقة أو بأخرى من الانتقاد الاشتراكي للاقتصاد الليبرالي)، ولها تضمينات سياسية مختلفة إلى حد ما («أدورنو»، على سبيل المثال، و«ريموند ويليامز ايضًا، سيجدان بالتأكيد أنه من الغريب أن يستثمر المجلس الاشتراكي اليساري، على سبيل المثال، في استوديو ترويج الفيديو). عندما استخدما مصطلح «صناعة الثقافة» في الأصل، كان «هوركهايمر» و«أدورنو» يصنعان عن عمد القليل من الارتباك، حيث قاما بتجميع مصطلحين كان من المفترض أن يتم فصلهما عن بعضهما البعض: أى يتم النظر إلى «الثقافة» على أنها مستقلة تمامًا عن الاقتصاد. وحتى الآن، عندما اعتدنا كثيرًا على الطرح القائل

مما تحتاجه صناعة السيارات؟ صناعة الكمبيوتر؟)، ما هو ميزان الربح الاقتصادى والسياسى والخسارة فى الاستثمار الثقافى؟

كان لهذه الأسئلة صدى مختلف على المستوى المحلى. فلقد نظرت المناطق والمدن التى كانت تواجه تدهورًا اقتصاديًا نتيجة انهيار الصناعات الثقيلة القديمة (الصلب والفحم وبناء السفن وما إلى ذلك) إلى «قطاع الخدمات»، إلى الصناعات الثقافية، بوصفها مصدرًا محتملًا أو ممكنًا للاستثمار الجديد، والوظائف الجديدة، ومظهر محلى جديد. لقد تم تطوير «سياسة الصناعات الثقافية» في بريطانيا لأول مرة في نهاية السبعينيات من قبل الجناح اليسارى بمجلس لندن الأكبر، وعلى الرغم من أن استراتيجيته عكست أهمية لندن بوصفها مركزًا إعلاميًا وثقافيًا، فإن تعامل مجلس لندن الأكبرGLC مع القطاع الثقافي بوصفه قطاعًا صناعيًا تم تناوله من قبل معظم المجالس البلدية الكبيرة التي يسيطر عليها العمال في بريطانيا في الثمانينيات.





جعلت الترجمة من المستحيل ممكنًا، فأتاحت أمام كل إنسان على الأرض كل ما كتب أيًا كانت لغته؛ لتتسع دوائر التفكير والتطور والتنمية في مختلف المجالات والاتجاهات، وبات المترجم هو الجسر الذي عبرت من خلاله الحضارات والثقافات من بقعة لأخرى، وفي مصر من أعطى بلا حدود وساهم في هذا الجسر، والتالي مصطفى ماهر.

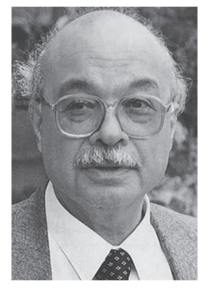
# مصطفی ماهر راهب اللغة الألمانية وعرّابها

#### 💂 جمال المراغب

أخذ ابن حي شبرا يتنقل بين زهرات اللغة يحاول أن يستنشق رحيق حروف وكلمات هذه وتلك، مما يتوفر حوله من ألسن أبناء البلدان الناطقين بها، ممن كانوا يترددون على هذا الحي ويفضلونه؛ من الفرنسية والإسبانية إلى الألمانية والإيطالية وحتى الصينية، وقد حصل على دروس فيها جميعًا بمدرسة الألسن عقب استئناف نشاطها، ولكن الألمانية كان لها شغفها الخاص عند الدكتور مصطفى ماهر (۲۰۲۱–۱۹۳۱) والـذي وجـد تفسيرًا لـه في حياته بعد ذلك، فكانت الثقافة والحضارة

بعد تخرجه وتخصصه في اللغة الفرنسية، بل وعمله مدرسًا لها، بدأت الألمانية تلح عليه ووجد نفسه يبحث عنها، وكلما اقترب منها، كانت يتردد في أعماقه صوتًا يقول: عفوًا أستاذيّ الجليلين؛ رفاعة الطهطاوي، وطه حسين، إنى لا أجد مشروع حياتي إلا مع اللغة الألمانية التي أرها تعانق اللغة العربية، وثقافتها، وأنها تسير في ركب الفلسفة التنويرية التي سعيا إليها.

كان لمشروع ماهر التنموي عناصر واضحة حددت له ما يجب أن يتناوله في ترجماته خلال مشواره الذي تجاوز الخمسين عامًا، فى الاتجاهين من الألمانية إلى العربية والعكس؛ عناصر الجمال والفلسفة والفكر الحروالحضارة والمساواة الاجتماعية







التى مثلت نقاط التعانق بين الثقافتين والحضارتين، عناق لن يتحقق دون إدراك فقه اللغة؛ اللغة العربية خلال مراحل تعليمه، واللغة الألمانية عبر رسالة الدكتوراه.

القضية

وكانت خطة مشروعه أكثر وضوحًا، ومرتبة، فلم يكن جـزءًا منها يجور على الآخر، ففي الترجمة من الألمانية إلى العربية قصد الإبداعات الأدبية كأفضل وأسرع وسيلة للتعرف على الآخر، وكانت غالبيتها مختارات قديمة وحديثة تتيح له حرية انتقاء ما يراه مناسبًا، وفي مرحلة أخرى ركز على آثار النخبة المبدعة بحسب رؤيته، ممن تحتاج الثقافة العربية لآثارهم، أمثال: كافكا، ليسنج، جوته، هیسه، هاندکه، دورنیمات وفاجنر، بترجمة ودراسة أعمالهم المسرحية والأدبية، مثل: نزوة العاشق، شتيللا، القضية، القصر، لعبة الكريات الزجاجية، المرأة العسراء وكاسبار.

ثم اهتم بنقل رؤية الألمان للعالمين العربي والإسلامي، وكذلك علاقة التأثير والتأثر المتبادل بين الحضارتين الألمانية والعربية في أعمال عديدة، منها: «رحلة مصر الكارستين نيبورو المانيا والعالم العربي»، وفي الاتجاه الآخر؛ من العربية إلى الألمانية، اختار ما يحقق التعانق من الأدب العربي الحديث، منه الجزء الثاني والثالث من «الأيام» لطه حسين، و«طالع النخل» لتوفيق الحكيم.

أسس ماهر للألمانية أكاديميًا في مصر، كما ترك منهجية نموذجية متكاملة يتبعها كل مترجم محب وعاشق للغة؛ لغة بلاده أولا، ثم بقية لغات العالم، وإرث يجب البحث فيه واستكمال المسير الذي كانت درته ترجمة معانى القرآن إلى اللغة الألمانية، والتي اعتبرها أهم علم يُنتفع به من بعده، وقربانًا إلى الله عبر اللغة التي ظل طيلة حياته عرابًا في رعايته لها دون أن يغادر شرنقة اللغة العربية الجميلة التي سعد بها وأسس في داخلها صومعة اكتفى فيها باللغة الألمانية راهبًا لها دون سواها.

# النقافـة كم إيرريس يجمع أشلاء الوطن الجديدة







## تصميمات الأغلفة

عند بائع الورود!



## شازام

بوصلة القلب النقى



### مسرح

الأمراض الاجتماعية والعلاقات الرومانسية











## فى حالة من البهجة الشعبية:

# تُحسِياتُ النَّهُاهُةُ

# عند بائع الورود!





142

كنت في طفولتي صديقًا حميمًا لبائع الصحف، فكان أبى -رحمه الله- يرسلني صباح يوم الجمعة لشراء الجرائد اليومية، وما عدا ذلك كان يعود لمنزلنا ومعه جريدة الأخبار التي كان يعشقها ويأنس بها، وربما استدرجني هذا في مراحل طفولتي وصباي للاطلاع على مقال الفنان حسين بيكار «ألوان وظلال»، في الجريدة اليومية نفسها، بكل رقته وبساطته وقدرته على استحضار تجليات الجمال في أعمال الفنانين التشكيليين. وقد تكون معرفتي المبكرة بهذا الفنان، هي ما دفعتني لاكتشاف رسوماته ورباعياته في الصفحة الأخيرة لأخبار الجمعة، علاوة على بصمته الإبداعية التاريخية الواضحة التي علمتها لاحقًا باطلاعي على أغلفة مجلة «سندباد» ورسوماتها الداخلية؛ حيث صدرت بين عامي ١٩٥٢ و١٩٦٠ عبر تخصصها في أدب الأطفال، وكان بيكار فارسها الأول، ومعه -على فترات- الفنانون: كامل مصطفى وزهدى وكمال الملاخ؛ فأدركت حينها أن

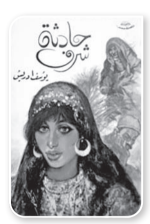
الكلمة والصورة رفيقان فى حديقة الإبداع التى تخاطب وجدان الأطفال والشباب والنساء والشيوخ، بصياغة ذهبية للوجدان الشعبى.

من هنا؛ فإننى كلما زرت بائع الصحف بدا لى كبائع الورود، لا سيما مع شغفى قبلها بشراء الكتب من عنده، خاصة روايات الأطفال البوليسية وعلى رأسها ألفاز المغامرين الثلاثة والخمسة للكاتب المدهش محمود سالم؛ الذي علمنا دراما النصوص، ومكامن المعقد والحلول الروائية فيها، وكذلك الروايات البوليسية لأجاثا كريستى، إلى أن أمسيت رفيقا لروايات نجيب محفوظ، وقصص وكتب يوسف إدريس ورسامهما الفنان جمال قطب، وأشعار فؤاد حداد وعبد الرحمن الأبنودي، وغيرهم ممن أشروا وجدان جيلي وأجيال أخرى..

آنذاك كنت قد بدأت فى الارتباط بأغلفة تلك الكتب ومدى علاقتها الجمالية والروحية بالمحتوى الداخلى، خاصة أن رسام ألغاز المغامرين الثلاثة والخمسة كان الفنان «مأمون» ومن بعده صديقى الفنان عفت حسنى رسام سلسلة «الشياطين الـ ۱۳» (راجع دراستى عن أعماله التصويرية فى مجلة «الثقافة الجديدة» عبر عددها رقم ١٣٥٣ الصادر فى











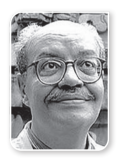
فبراير ٢٠٢٠)، وقد كنت أقول له دائمًا إن له في سقيا وجداننا الكثير؛ حيث سيطرت تلك الروايات على عقولنا وأحاسيسنا وقتذاك، مع بكارة المشاعر ونضارة التضكير ونورانية المستقبل.

وظلت العلاقة المقدسة بين الكلمة والصورة ساكنة في مخيلتي العقلية والوجدانية، حتى مرت بي السنون وأمسيت أذهب لتاجر الصحف وكأنه بائع للورود؛ حيث كنت أركز أولا على أغلفة الكتب والمجلات وكأنها أنواع من القرنفل والياسمين والفل، حتى إنني أصبحت أبحث بلهفة عن أسماء مصممى الأغلفة، ومع انخراطي في الحركة التشكيلية والنقدية المصرية أضحيت أجمع بين عشقى للكلمة والصورة، بين النص النقدى واللوحة، وهو ما جعل هذا الرباط عندى متينًا لا ينفك، إلى أن كتبت في المجلات المصرية الشهيرة مع حلول عام ١٩٩٧ مثل «أدب ونقد» و»إبداع» وغيرها، وصدرت لي حتى الآن عشرة كتب في النقد التشكيلي على مدى ربع قرن من الزمان، وقد عرفت من خلال هذا المشوار نجوم تصميم الأغلفة والصفحات الداخلية مثل: محيى الدين اللباد، وعبادى الزهيرى، وأحمد اللباد، وأحمد السجيني، وغيرهم من رموز هذه المهنة التي تغذى بائع الورود على فرش الجرائد.

وعندما بدأت النشر المكثف بت أنتظر التصميمات والرسومات الداخلية وغلافي المجلة التي أنشر فيها والكتاب الذي يصدر لي، وعلمت بالضرورة أنها مفردات ترتبط فكريًا وروحيًا ووجدانيًا بالنصوص المنشورة، وإلا أصبحت المطبوعة كلها مفككة بين اللغوى والبصرى، ومن هنا فقد تكونت قناعاتي بحرفية تصميم الأغلفة عبرتلك الوشيجة المتينة بين النص والصورة، بما يحتم على مصمم الغلاف أن يقرأ الكتاب جيدًا، حتى يستطيع استكناه المعنى الكامن بين السطور، وإلا وقع في الخطأ الذي يسقط فيه الكثيرون؛ حيث الوقوف عند عنوان الكتاب فقط دون مطالعته بتدقيق وعناية واندماج، وربما رسخ لدى بأن حتمية مطالعته للكتاب هي التي تصنع



يوسف إدريس



محيى الدين اللباد



حسين بيكار

إبداعًا موازيًا على الغلاف لمثيله الأدبى داخل الكتاب. وعندما يكتفى المصمم بالعنوان فقط مع بعض أجزاء من المضمون الداخلي، يخرج الغلاف جافًا واقفًا عند حدود الصنعة فقط، والعكس مع القراءة المتأنية فهو يبدو ناضجًا معبرًا عن شخصيتي المصمم والمؤلف معًا، وكذلك في حالة التصميمات الداخلية لأى مجلة قد تكون فيها رسومات داخلية موازية لبعض النصوص الشعرية والقصصية والنقدية، وربما تكون مجموعة من اللوحات لفنان بعينه، وهنا يتحتم على مخرج المجلة أن يقرأ النصوص كلها بعناية، ليضع رسوماته هو أو غيره في حضن كل نص بعد استقطاره والدفع به إلى عالم الصورة، سواء كانت رسومات بالأبيض والأسود فقط أو بالألوان، حتى تكون الإبداعات البصرية الموازية لمثيلتها اللغوية قادرة على الاتصال والإنفصال في آن، أي أن قاريء المجلة يستطيع الاستمتاع بالرسومات وحدها بشكل منفصل، وأيضًا التوحد معها داخل براح البناء اللغوى، وهو الدور الحساس الذي يلعبه مصمم المجلة من الداخل، أما من الخارج فربما يكون الاختيار للوحة فنان تشكيلي هو الأرجح، بما يحتم إبعاد العناوين عنها، حتى تساهم في اقتناء المجلة، ربما بسبب اللوحة فقط كما كان وما زال يحدث. أما العناوين الخارجية فهي هنا تمثل سبيكة لغوية متقطعة الأجزاء، ويجب أن تتناغم على المستويين الجزئي والكلى مع لوحة الغلاف المنتقاه بعناية من قبل رئيس التحرير أو مدير التحرير أو المشرف الفني، لتعبر عن محتوى المطبوعة من خلال العلاقة الدلالية بين العناوين والغلافين الأمامي والخلفى، علاوة على حتمية تواشج الرسومات الداخلية معهما ومع النصوص المنشورة في المجلة. أما على المستوى البنائي للغلاف فإن الخطاب

البصرى الذي يعتمد عليه المصمم يجبأن يكون على جسر مشترك مع الوجدان الشعبى عبر نواميسه المعرفية والوجدانية والروحية والإبداعية والأخلاقية، أي أن جوهر الثقافة الجمعية يجب

حضوره بين أضلاع غلافي الكتاب والمجلة برسوماتها

الداخلية الملتحمة مع النصوص اللغوية المنشورة، وربما كان الغلاف هنا هو موطىء الحوار الجمعي الذي يصنع حالة من البهجة الشعبية التي تتجسد على ذلك الفرش المتسع عند بائع الصحف والمجلات والكتب، وهو ما يلزم المصمم بضوابط هذه الصلة الجماهيرية.

ومن هنا، فلا بد للتصميم أن يكون متينًا وبسيطًا؛ ليصبح قادرًا على مغازلة المارة بصريًا في الشارع قبل أن يجتذبهم لشراء الكتاب أو المطبوعة،

وهوما دفع أهل الثقافة والإبداع عبر العصور لوصف الغلاف من هذا النوع ب«البيّاع» ككلمة أصبحت شائعة الآن بين رؤساء ومديري التحرير بكل توجهاتهم، لـذا؛ فإننى أرى أن غلاف الكتاب أو المجلة هو مسئولية تضامنية بين المصمم ورئيس ومدير وسكرتير التحرير؛ لأنه ركن ركين في المطبوعة كلها التي يتكاتف الجميع كي يحولوها إلى منصة إطلاق للمعرفة والبهجة الشعبية.

وعند هذا المنعطف في فهم دور الغلاف الخارجي الأمامي والخلفي أرى أنه من التزييف أن يكون مخالفًا لمحتوى المطبوعة، سواء كانت كتابًا أو مجلة، وهو ما قد يصدم القارىء وريما لا يعود لشرائها مرة أخرى؛ حيث يسلك المصمم هنا أحد طريقين في حالة الكتاب؛ أولهما أن يترجم العنوان حرفيًا دون مطالعته، فيخرج الغلاف بمثابة ترجمة ساذجة للمنطوق العام، وثانيهما هو لجوء المصمم للفصل الكامل بين الغلاف والمحتوى، بما يؤدى لتضليل القارىء والإضرار بالانسجام العضوى بين الداخل والخارج.

وفي هذا الصدد تتحكم حرفية المصمم في القدرة على البناء المتين للغلاف بتماسك أجزائه ووحدتها العضوية في حالتي التصميم المغلق المتعاشق أو المفتوح الطائر، عبرتوازن بين الرأسي والأفقى، داخل كتلة تتميز بخطابها البصرى مع المقتنى أو المطلع عند بائع الورود، بين المتعة الكلية بكل عناصر التصميم ومثيلتها الجزئية مع تفاصيل دقيقة ينتقيها الرائى، بما يضمن بقاءه على فرش البائع أطول مدة زمنية ممكنة قد تدفعه لشراء مطبوعات أخرى بين صحف وكتب ومجلات اعتمادًا على طول فترة التعايش والاندماج مع المشهد كله.

وهنا تجدر الإشارة إلى دور الخطوط ونوعيتها داخل حيز الغلاف؛ حيث يجب أن تتوفر فيها عدة عوامل مجتمعة، مثل الوضوح والقابلية للقراءة من كل طوائف المارة على بائع الجرائد خلال فترة زمنية قصيرة لا تتجاوز ثواني قليلة، قد تكون كفيلة بالتوقف والتأمل والتدقيق والشراء لعدة مطبوعات، مع مراعاة الجانب الجمالي للخطوط،





عبادة الزهيري



عفت حسنى



ومدى تشابكها مع عناصر الصورة في نسيج إيقاعي منسجم بين البصرى والفكرى في نطاق لذة الفرجة السابقة على الاقتناء المحتمل، وفي هذا السياق يلعب اللون دورًا كبيرًا في جذب الرائي والمشترى؛ حيث الألوان الصدّاحة اللافتة دون افتعال تصويري قد يبعث على النفور في وجدان الراغب في الابتياع، وكذلك السلاسة في التداخل بين لبنات الصورة نفسها، وغزل الخطوط في إطار امتداد الوحدة العضوية للغلاف، مع الأخذ في الاعتبارأن القدرات المالية قد تتدخل في تحديد جودة الغلاف والرسومات الداخلية على المستوى اللونى؛ حيث الاختزال إلى أقل عدد من الألوان التي ربما تقف عند الأبيض وأي لون آخر فقط، لذا؛ فإن جودة الطباعة نفسها وفصل الحروف ووضوحها بما يحقق صفاء الرؤية ومتعتها على الغلاف وداخل المطبوعة هو ما يضمن الحد الأدنى للتواصل معها وزيادة ارتباطها مع جموع الناس، علاوة على الالتزام بكل الضوابط المهنية المشار إليها، بما يحافظ على هيبتها في العقل الجمعي حتى مع فقرها الاقتصادى؛ لأن ثراءها الفكري والمعرفي والإبداعي قد يكون بمثابة أعمدة الارتكاز الكافية لاقتناص احترام جمهور المتلقين والمقتنين الذي لا يعتمد على الفخامة الشكلية فقط، بل يمتد إلى السمو الفكرى للمحتوى ذاته، وهو ما اعتدنا عليه في أغلب الإصدارات المصرية على مر الأزمان؛ إذ ما زالت حتى الآن تعتمد على المادة الثقافية والإبداعية ذاتها

عبرقيادات التحرير المختلفة التى يرتكن السواد

الأعظم منها إلى الكفاح المتواصل المدفوع بقداسة

وعشق المعرفة على التوازي مع شعور جارف بواجب

حتمىة مطالعة الكتاب هی التی تصنع إبداعًا موازيًا على الغلاف لمثيله الأدبي داخل الكتاب



الجديدة

سىتمىر 2022

144













توصيلها إلى محراب الوجدان الشعبي.

لهذا أجد نفسى أمام وقفة واجبة مع تلك العناوين الصادمة فكريًا، تلك التي تستخدمها بعض المطبوعات من خلال أنواع عدة من التجديف العقائدي أو الاجتماعي، بما يشير إلى رغبة في إحداث الخلخلة المتعمدة داخل وجدان المقتنى وقناعاته؛ الأمر الذي ربما يتزامن مع الشراء قبل الاطلاع، وهو ما قد يتسبب في الندم وعدم الإقدام على شراء المطبوعة مرة ثانية؛ نتيجة لاكتشاف التزييف المقصود به الفرقعة الجوفاء، إضافة إلى الانصراف عن الارتباط الوجداني بالمطبوعة، ارتكانًا لرجرجة فكرية ناجمة عن ضعف نسبى فى المناعة الثقافية، وهو ما يتوفر عند كثير من البسطاء المتعلقين في رقاب المثقفين والمبدعين؛ لأنهم يمثلون القاعدة الشعبية الأعرض والأكثر احتياجًا في المجتمع للارتقاء برصيدها المعرفي والإبداعي بعيدًا عن تلك الصدمات المضللة، أي أن ضفيرة الغلاف الفكرية والبصرية المتوازنة فى خطابها الجمعى مع الطبقات الاجتماعية متنوعة الثقافة هي الأكثر رقيًا وأمانًا للمطبوعة؛ حيث تكفل لها الرواج الاقتصادي الذي يؤدي إلى استمرارها في أداء دورها المعرفي والإبداعي عبر تحقيقها لحالة دائمة من البهجة الشعبية.

وبناءً على هذه المفاهيم في تصميمات الأغلفة ربما أجدنى أمام أساليب عرضها للجماهير عند تجار الصحف الذين يظهرون في عيني دائمًا مثل بائعى الورود؛ حيث تتجلى ظاهرة المباهاة لديهم بالمطبوعات المختلفة على الفرش، وغالبًا ما يكون الغلافان الخارجيان هما مصدر فخرهم، واعتمادهم



من التزييف أن يكون الغلاف مخالفًا لمحتوى المطبوعة سواء كانت كتابًا أو

محلة

عليهما في التسويق بعد الاستمتاع بالفرجة على منظومة العرض كلها، دون خجل من اختراق ناموس العلاقة الشعبية بين غلاف المطبوعة ومشاهدها ومقتنيها كما شرحنا هذا سلفًا، أي أن بائع المطبوعة ربما يضطر لتسويقها سرًا مع بعض زبائنه عندما تكون محتشدة ببعض

آليات التجديف، أو حتى مخالفة العقد البصرى بين الغلاف والمارة في الشارع، وهنا تتعاظم قيمة بائعى الصحف والكتب والمجلات في الشارع عن أقرانهم في المتاجر الكبرى الفخمة التي تربض خلف ألواح من الزجاج، في حين تكون الصلة مباشرة في حالة الشراء داخل الفضاء الشعبى الذي يحتاج إلى عقد اجتماعي مستتر، يبدأ بأغلفة المطبوعات وينتهى بمحتوياتها، وفي هذا السياق قد تقترب القيمة الجمالية لعروض باعة الصحف والمجلات والكتب من ذلك التنسيق العلمي في قاعات الفنون المتخصصة التي تعتمد على الألوان والأحجام والأبعاد والارتفاعات في خلق رؤية بصرية ناضجة جاذبة لزوارها تشبه النسق الجمالي عند باعة المطبوعات على الأرصفة، والذي يعتمد بالضرورة على ثراء تصميمات الأغلفة وقدرتها على التواصل مع الوجدان الشعبي بعيدًا عن جرح الأبصار والأفئدة بما يخالف العلاقة المقدسة بين المبدع وناسه، وفي هذا الشأن يبدع كثير من باعة المطبوعات في الشارع من خلال التعامدات بين الأفقى والرأسي في العرض العام عبر المطبوعات الواقفة والناعسة، حسبما يبدو للبائع من أولويات القيمة الجمالية للأغلفة نفسها، في حالة من الوعى التراكمي الذي يكتسبه هؤلاء مثل باعة الورود، وقد يتسبب هذا العرض الإبداعي في اقتناء المطبوعة لروعة ورونق الغلاف فقط، مثلما كنت أفعل أحيانًا على مدار عمرى، وكأنني كنت أقتنى أعمالا فنية ظلت تزين مكتبتى حتى الآن، ومن هنا فغالبًا لا يفضل أحدٌ من الباعة الترويج السرى للمطبوعة التى قد تكون جارحة للشعور الجمعى المحتاج بكل ثوابته ومتغيراته للارتقاء والسمو المعرفي والإبداعي، عبر العلاقة الأزلية بين الكلمة والصورة، داخل وخارج كل مطبوعة معروضة بشكل حر للمتلقين والمقتنين، بما يؤسس بالضرورة لثراء إنساني وإبداعي، يظل متناميًا في التربة الخصبة للوجدان الشعبي، وفي هذا الصدد قد تكون تصميمات الأغلفة للمطبوعات المختلفة بمثابة جسور تربوية للأطفال، مثلما تطرقت لهذا فيما يخص بواكير طفولتى؛ حيث البذور الحيوية التي تؤدى إلى ملامح ندية للتربية الجمالية والفكرية على مر الرحلة العمرية للمرء، بما يمد الشخصية القومية بالطراوة الثقافية والإبداعية التي تخدم الوطن كله عبر فيض من البهجة الشعبية الرافدة من تصميمات الأغلفة عند بائع الورود!. للقلب النقى أن ينتصر على الشر الخالص، حتى ولو كان هذا القلب صبيا صغيرًا ضاع من والدته في زحمة الحياة، أعطته بوصلة ليسترشد بها في دنياه، لكنه تاه وأخذته الشرطة في بداية فيلم "Shazam» بداية فيلم "Shazan» أخرجه ديفيد أخرجه ديفيد لله المسيناريو هنرى جايدين.

146 Iliaio de la lacina de lacina de la lacina de lacina de la lacina de lacina de la lacina de l

# بوصلة كيال (م) القلب النقر

### عبد المادى شعلان

القلب الضعيف لا يُقَاوِم الإغواء

في البدء نحن نشاهد طفلًا يعاني من عدم تقدير أسرته له، يظهر أنه يحب الألعاب السحرية، تبدأ الأحداث في عيد الميلاد بسيارة منطلقة تحمل أسرة هذا الطفل الذي ينتقل عبر كرته السحرية لمنطقة أخرى مجهولة، ربما تحت الأرض، أو في كهف بعيد، وفي عمق الحدث ندرك أنها منطقة سحرية يتم مناداة الصبى بـ «ثاديوس سيفانا» من عجوز يحمل حَرْية فضيَّة مُضَاءة، نعرف أنه آخر سَحَرة «كونسلو» وأنه حارس بوابة الأبدية، كان هذا الساحرقد أقسم بحماية العوالم من الذنوب السبعة المميتة، نشاهد الذنوب السبعة متمثلة في كائنات بشعة على الجانبين، سبعة كائنات كأنها تماثيل، مزعجة، ومرعبة، ومقزِّزة، ولا يمكنك إلا أن ترتعب منها وأن ترغب في الخلاص منها.

البداية مشوِّقة، فالساحر يبحث عن بطل ليرث سحره وقوته؛ لأنه صار ضعيفًا، لكن شرطه لمن يرثه أن يكون نقى القلب قوى الروح، وعندها سيرث قوة الساحر وخصائصه، ساعتها تبدأ الننوب السبعة فى إغراء الصبى «ثاديوس سيفانا» عن طريق إغوائه بمنحه القوة ويكشفون له ما بداخل قلبه، فوالده يعتقد أنه ضعيف، وأنه ينبغى أن يثبت لوالده أنه قوى،

يتطرَّق الفيلم لقصة صراع بين الخير والشر، القلب النقى والقلب الملوث، والعوالم السحرية والرغبة فى السيطرة على العالم

هذا هو مَكْمَن القلب الذي تسلَّلت منه الذنوب السبعة للصبى «ثاديوس سيفانا» وعَلِمَت أن هذه نقطة ضعفه.

فى لقطة بارعة تظهر البلورة المضيئة داخل إحدى عينيه، هذه العين هى ما سنشاهده فيما بعد والبلورة تنقذف داخلها وستصبح مكمن قوته، لقد برعت الكاميرا فى إعطاءنا هذا الإيحاء، ونعلم أن أنقى القلوب هو من يمكنه مقاومة هذا الإغراء، و«سيفانا» الآن غير جدير بقوة الساحر، ومن هنا طرَدَه الساحر، وعاد الصبى للسيارة وكأنه انتقل عبر الزمن مرة أخرى، وصرخ الساحريريد أن يحصل على روح نقيًة وضرب بعصاه السحرية الكهف، وظهر الفيلم، Shazam»

#### الفوز للقلب النقى

ضربة الكهف السحرية من حارس بوابة الأبدية أظهرت شخصية «بيلى باتسون» صبى مشرق الوجه، ودود، بسيط وجميل، ويحمل علامات ذكاء، يضع الشرطة في مأزق ويحبسهم داخل متجر، ويذكرنا عبر العودة بالزمن أنه الصبى الذي ضاع من والدته. يحمل البوصلة، يبحث عن والدته في كل مكان؛ لأن داخله يعذبه بأنه تركها، وأنه يشعر أنها الآن تبحث عنه، ويسترشد ببوصلة قلبه، لقد هرب من ستة دُور للتَّبُنُي.

كان واضحًا أن «باتسون» يبحث عن شخص لا يبحث عنه، وأنه يطارد شخصًا لا يريده، هذا القلب النقى الوحيد في هذا العالم يبحث عن أمه، ومع كل كادر تتابعه الكاميرا نتأكد من داخلنا أن هذا الصبى سيكون «شازام»، لفطرته النقيّة الواضحة بكل المقاييس، لقد هيأنا صنّناع الفيلم لتَقبُّل هذا الصبى بأن







147

1-77

● العدد 384

● ستمبر 2022



العبور للمدينة السحرية فى هارى بوتر، عالم ما بين الحقيقة والخيال، ويلتقى بالساحر ونعلم أنه الطفل «ثاديوس سيفانا».

كان طبيعيًا أن تُحدُث المواجهة مع قوى الشر، فقوى الخير خارقة وعظيمة تتلبُّس روح صبى برىء ونقى، يمارس اللعبة في مرح ولذَّة، وبين شر خالص يريد السيطرة على العالم، فشازام لم يكن يمارس المعارك وفي نفسه أي شر، فقط شُعَرَ بالخطر عندما أراد الشرأن يمس عائلته، هنا اكتملت قوة الصبى، واستطاع أن يتخلُّص من الشرعن طريق نُزَع كرة عين «ثاديوس سيفانا» المضيئة التي تحوى القوة الخالصة للشر، وفي تلك اللحظة حوَّل كل أسرته لشازام، لهم قدرات خارقة كل حسب إمكاناته في الحياة، وصاروا جماعة خارقة وبدأن الذنوب السبعة تتساقط: الغضب، الفخر، الجشع، والرغبة، الطمع، وعند الرغبة الأخيرة التي يمثلها «ثاديوس سيفانا» اكتشف شازام أنه الحسد، الذي يهرب دائمًا ولا يواجه، ونزع شازام عين الشروسَقَطَ آخر الذنوب السبعة: الحسد.

#### كوميديا الخارق

على الرغم من أن الفيلم يتطرَّق لقصة صراع بين الخير والشر، القلب النقى والقلب الملوث، والعوالم السحرية والرغبة في السيطرة على العالم، إلا أن تحوُّل الصبي «تايسون» إلى شازام

فقد كانت اللقطات تبدو خفيفة الروح ، فالممثل «زكارى ليفي» الذي قام بدور شازام يحمل خِفّة ظل مرحة، وروح دعابة عالية، إلى جانب أننا نعلم أنه يحمل داخله روح طفل متحوِّل لرجل ناضج، فمن الطبيعي أن تأتى تصرفاته أقرب لتصرفات الطفولة، وهذا ما برَّر دراميًا المسحة الكوميدية في الفيلم، كان تعامله مع القوى الجبارة الممنوحة له بصورة فكاهية مغايرة عن حب السيطرة وامتلاك القوى، هذه الروح الخفيفة أكسبت الفيلم والبطل مَرَحًا لذيذًا، هل يذكرنا ذلك بسلسلة أفلام قراصنة الكاريبي الحديثة التي قام بها «جوني ديب» في دور القرصان «جاك سبارو» خفيف الظل دومًا؟ على الرغم من السمعة السيئة التي يتمتع بها القراصنة. فالفيلم الذي يعتمد أساسًا على منح قوى خارقة اجتذب المشاهد وأصابه بمتعة المشاهدة وهذا ما فعله شازام.

يتبعه حركات كوميدية، تبعث على الابتسامة،

لقد أعطانا جرعة من الفرح والرغبة فى نقاء الروح، حتى وهو يقوم باستكشاف قدراته الخارقة، كان مضحكًا، لم يكن يمنحنا حصوله على القوة الخارقة فقط دون توصيل أن داخله قلب صبى صغير، كان قادرًا على منحنا البسمة ونحن نترقب الصراع بينه وبين الشر والرغبة فى القضاء على الذنوب السبعة والانتصار عليها.

مع نهاية الفيلم ندرك أن هذا الصبى الذى ظل يبحث عن والدته طوال رحلة الفيلم مسترشدًا ببوصلة قلبه النقى، لم يكن يعلم أن والدته منذ البداية قد رأته وهو فى يد الشرطة وأنها تركته يواجه مصيره فى الدنيا وحده: فلعله يكون فى حال أفضل من حياتها نفسها، وأنه تم تعويضه بأسرة بَدِيلة تحبه وكأنه ظل يبحث عنها طوال الفيلم. ويأتى مشهد النهاية فى غاية السعادة على مائدة الطعام، وباتسون وسط عائلة يردد: «شكرًا لهذه العائلة، أنا فى المنزل».



يكون «شازام».

حين يُعْلِن بعض الناس أنهم مَرُّوا بتجربة مع السرور الساحر وأنهم فشلوا فى تجربته مع الشرور السبعة، يظهر الدكتور «سيفانا» والذى قام بدورة الممثل المتميز «مارك سترونج» بملامح تَشِى بأنه سيحمل لواء الشر فى الفيلم فقد أحسن المخرج باختيار «مارك سترونج» لهذا الدور، فطلَّته توحى بالشر والرغبة فى الدمار تحت أى ظروف، ملامحة تكشف بأنه ليس رحيمًا بالمرة.

في مشهد بديع لقوة السحر ومفاجآته للدكتورة «لين كروسبي» والتي قامت بها الممثلة «لوتا لوستين» حين وضعت يدها على الرموز السحرية فأضاءت الرموز وتفحّمت هي، ويعرف «سيفانا» أن الرموز حقيقية، ويدخل من بوابة العبور لكهف حارس بوابة الأبدية، يظهر دخوله العالم الآخر بديعًا، وكأنك ترى الفراغ يتحرّك، تشعر أنك تلج لعالم غير موجود، عالم مخفى، لا يستطيع الولوج إليه أي إنسان، كأنها مرحلة

# المَحَازِلَالْقُوكِ دورته 15 عن السياسة

# مسرح الأمراض البجتماعية والعالقات الرومانسية

## 🕊 جرجس شکری

في الدورة الخامسة عشرة للمهرجان القومي للمسرح « دورة المخرج المسرح المصرى» ومن خلال العروض المسرحية، لعب الشباب من الفرق المستقلة والثقافة الجماهيرية والفرق الحرة والهواة من فرق الشركات والمجتمع المدنى، الدور الرئيسي في هذه الدورة ليس لحصولهم على السواد الأعظم من الجوائز، بل لأنهم فرضوا أسلوبًا جديدًا من خلال عروض اختلفت عن السائد، والتقليدي وخاصة من خلال الموضوعات التي طرحتها العروض سواء اتفقنا أو اختلفنا معها فنيًا! ونستطيع أن نرصد مجموعة من الملامح من خلال عروض هذه الدورة؛ أولها الابتعاد عن تراث المسرح المصرى أو حقبة ازدهار الكتابة، فإذا استثنينا نص ميخائيل رومان «الدخان» قدم هؤلاء الشباب النصوص التي كتبوها من وحى اللحظة الراهنة أو استعانوا بنصوص أجنبية وقدموها من خلال الإعداد وإعادة

الكتابة، وتقريبًا هذا ما حدث أيضًا في المهرجان الختامي لفرق الأقليم الخامس والأربعين! والملمح الثاني أن أغلب عروض الشباب جاءت تحت عنوان «تأليف وإخراج أو إعداد وإخرج» أي ثمة غياب أو إقصاء للمؤلف المسرحي وسلطة النص! والملمح الثالث طرح أفكار جديدة وموضوعات مختلفة من خلال لغة معاصرة اعتمدت في أحيان كثيرة على مفردات العالم الافتراضي وسلطة السوشيال ميديا! وريما هذا ما يبرر ابتعادهم عن كلاسيكيات المسرح المصرى، وبالطبع لا يمكن فصل هذه الملامح عما جاء في الموائد المستديرة التي شارك فيها المخرجون من أجيال مختلفة في المحور الفكري لهذه الدورة، وانحيازات الجيل الجديد جيل الألفية الثالثة لقناعات تباينت تمامًا مع الأجيال السابقة.

(1)

#### أفراح وأحزان المخرجين

وقبل أن نقرأ ملامح العروض لا بد من قراءة ما طرحه المخرجون على مدى يومين، من خلال أربع جلسات مع ما يقرب من ثلاثين

مخرجًا من أجيال واتجاهات مختلفة، رحت أتأمل المخرج صاحب عملية التفسير الإبداعي للنص وهو يتحدث عن تجربته بعيدًا عن خشبة المسرح؛ فهو الذي يتحكم في تجسيد الزمن على الخشبة، الزمن وتحولاته، ليضع الماضي والحاضر في لحظة واحدة، المخرج هذا الكائن الذي يجعلنا نعيش الحياة الواقعية، بل حياة العرض، الحياة المسرحية، التي يصفها المخرج أحمد زكى: «حيث يوجد الخيال جنبًا إلى جنب مع العقل، وحيث يكون البعد عن الواقعية مع العقل، وحيث يكون البعد عن الواقعية مع العقل، وحيث يكون البعد عن الواقعية

ابتعدت العروض عن تراث المسرح المصرى ومرحلة ازدهار الكتابة المسرحية

000



من عرض «علاقات خطرة»

القافة
القافة
القافة



رمزا للواقعية، قرأت كثيرًا عن علاقة المخرج بالنص المسرحى، ولكننى فى هذه اللقاءات المئتدة المستديرة-سمعت ما لم أسمعه من النقاد أو أصحاب النظريات، سمعت شيئًا قرب إلى علاقة الطفل بسحر الطفولة بعالمه المدهش والمثير، سمعت كلامًا من لحم وملاقته بالنص المسرحى بعد أن طرحنا وملاقته بالنص المسرحى بعد أن طرحنا هذا السؤال «علاقة المخرج بالنص المسرحى»؛ حيث وصف مراد منير هذه العلاقة بالشغف والسحر، شغف المخرج بهذا النص أو ذاك،

وهذا هو المحرك للتفاعل مع الحكاية، وهو شرط تقديم العرض المسرحي، ومراد يرى أن الكلمة العليا للمخرج في كل المفردات وإلا فلماذا اختار هذا النص؟ واحتج بقوة حين انحاز المخرج شادى سرور لديمقراطية المخرج الذي يترك الفنان يفعل ما يريد، وتساءل: هل يجب أن يحترم المخرج النص أم إنه تُكَأَة لتقديم عرض مسرحى؟ مما أغضب مراد منير! أما ناصر عبد المنعم فتحدث عن سلطة المخرج في ثلاث حالات: «مترجم النص، رافض النص، القراءة المغايرة للنص/ القراءة الجديدة»، وانحاز للقراءة المغايرة. ونظر عزت زين إلى المخرج المسرحي الذي يتعامل مع جمهور إقليمي وكيف يختار النص المناسب، واتفق أيضًا على عشق النص كشرط أساسي أولاً وأخيرًا، وانحاز حسن الوزير إلى البحث

أغلب عروض الشباب جاءت تحت عنوان «تأليف وإخراج» أو «إعداد وإخرج» أى ثمة غياب أو إقصاء للمؤلف المسرحى وسلطة النص!

وبعيدًا عن واقع الجمهور، وصولا إلى أحمد طه من جيل التسعينيات ابن العاصمة الذي ذهب إلى الأقاليم برغبته وليس العكس، وليس ابن الأقاليم الذي بهرته أضواء العاصمة؛ ابن الفكر الناصري وربيب هذه المرحلة التي عاشها في الشارع والجامعة، الذي وجد ضالته المنشودة في نصوص الآباء. وتباينت الآراء بين المخرجين من مراد منير إلى جيل العقد الثاني من الألفية الثالثة مرورًا بعصام السيد الذي انحاز أيضًا إلى النص، بل وطالب بطباعة كراسة المخرج بالإضافة إلى ناصر عبد المنعم وإميل شوقى ومحمد الخولى وإيمان الصيرفي وأحمد إسماعيل؛ كل هؤلاء، رغم اختلاف الأعمار والاتجاهات، انحازوا إلى النص وإلى سلطة المخرج، ناهيك عن أن هؤلاء أيضًا قادمون من خلفيات سياسية وقناعات أيديولوجية فرضت على المخرج أن يكون صاحب رؤية للعالم، وهؤلاء أيضا قدموا نصوصًا تدل على انحيازهم لنصوص سعد الله ونوس ونجيب سرور ومحمود دياب وميخائيل رومان وسعد الدين وهبة ويسرى الجندى وغيرهم. واتفق الجميع على أن المخرج هو مؤلف العرض المسرحي، وأيضًا على عشق النص شرط تقديمه على خشبة المسرح، وعلى ضرورة

عن جماليات العرض من خلال مفردات

الفن التشكيلي عن الكتلة والفراغ في

فضاء الحكاية. وظنى أن هذا أمر طبيعي،

من أغضبه أن يكون فضاء الحكاية مزدحمًا

بالديكور والحوار حافلا بالجمل الخطابية

من عرض «كاليجولا»

• سبتمبر 2022 • العدد 384

الوعى ليس فقط بدور المسرح ولكن بأهمية النص الذي اتفق الجميع على مشاهدته بكل



المائدة المستديرة، المحور الفكرى «المخرج المسرحي المصرى»

شخصياته وعوالمه فى المخيلة أثناء القراءة وقبل تقديمه على خشبة المسرح.

واختلف الأمر مع حسن الجريتلي ربيب الفرقة المستقلة، الذي قال: «لست مخرجًا بالمعنى المتعارف عليه وليست عندى رؤية، فالرؤية من خلال التفاعل مع فريق العرض، فليس لي رؤية خاصة! أعمل مع الفرقة ونكتشف سويًا الأسلوب». وقال إنه يقوم ببناء العرض لَبنَة لَبنَة مع الفرقة، مع شركاء عناصر العرض المسرحي وكأنه يعود إلى أسلوب الرواد الأوائل. ومع جيل التسعينيات اتسعت الرؤية واختلف الأسلوب في الانحياز إلى الخفة والسرعة والكثافة والحديث عن الصورة من خلال طارق الدويري وعفت يحيى وسعيد قابيل وأسامة رءوف، فتحدث هؤلاء عن القراءة المغايرة للنص، فأحدهم اختار نصوصًا تنحاز إلى العزلة، أو الاهتمام بالصورة والتعبير الحركى، جماليات مغايرة؛ حيث أصبح لمسرح الصورة الكلمة العليا، وأصبح الجسد حاضرًا يستطيع أن يواجه الجمهور دون حوار لفظى مباشر، ولكن كانت النصوص لا تزال تلعب دورًا كبيرًا في العرض المسرحي. ربما ابتعد هؤلاء عن السياسة بالمعنى المباشر، ولكن ظل الفكر والوعى بضرورة المسرح حاضرًا وبقوة؛ ليختلف الحال مع الجيل الجديد القادم من مطلع الألفية الثالثة، الذي انحاز للبحث عن أفكار جديدة ونصوص جديدة، انحاز للجمهور بقوة، ولم يعد لجماليات التسعينيات مكان كما كان من قبل، بل ولم تعد نصوص الأباء ذات أهمية كبيرة عند البعض؛ فها هو محمد جبر الذي قدم ما يقرب من ستين عرضا أغلبها للقطاع الخاص -ولا بد أن نتوقف

مع جيل التسعينيات اتسعت الرؤية واختلف الأسلوب فى الانحياز إلى الخفة والسرعة والكثافة والحديث عن الصورة

000



من عرض «عزيز عينى» عن المخرج المسرحي عزيز عيد

الخالص. وأيضًا إسلام إمام الذي انحاز في رؤيته إلى الشكل قبل المضمون أحيانًا، الانحياز إلى الصيغة وأيضا التفكير في الجمهور، فقد تباينت الآراء بين التسعينيات ومطلع الألفية الجديدة؛ فالمخرج محمد الصغير لم يعد يتفاعل مع نصوص الستينيات، وراح يسعى نحو الفكرة، نحو أفكار جديدة، وانحاز إسلام إمام إلى الشكل الذي جذبه قبل المضمون، وانحاز محمد الصغير إلى الكوميديا، هذه الصيغة التي تخاطب العقل، وعودة البعض إلى تطويع (الكوميديا دى لارتى) في محاولة للتقرب من الجمهور.

ومع هذه المجموعة الأخيرة «محمد جبر» إسلام إمام، مازن الغرباوى، تامر كرم، محمد الصغير» اختلف الأمر مع هؤلاء القادمين من مطلع الألفية الثالثة، الذى تحرروا من أفكار التسعينيات، فابتعدوا عن الفكر وانحازوا للمتعة والجمهور والضحك والإضحاك، تحرروا من الأيديولوجيا والفكر السياسى الذى حمله جيل الثمانينيات والسبعينيات متأثرًا بأفكار الستينيات

أمام العدد! فهو نموذج لتطور هذا الجيل وعلاقته بالجمهور- قال صراحةً إن عروضه مختلفة ربما لهذا جذبت الجماهير، وتساءل: «لماذا نعيد النصوص القديمة، ولماذا لا نبحث عن نصوص حديثة وأفكار جديدة؟!». ودافع جبر عن حق المنتج في القطاع الخاص ومسئوليته عن الأعمال، فهو هادف للربح. وحين سألته: «ما الفرق بين مسرح القطاع الخاص والمستقل وكلاهما خارج السياق الرسمى؟». قال: «في القطاع الخاص حق المنتج أن يفرض شروطه ويتدخل مع المخرج، وفي المسرح المستقل المخرج صاحب الكلمة العليا»! وسوف يعترض طارق الدويرى القادم من جيل التسعينيات على هذه الأراء، وخاصة حين يتحدث تامر كرم عن أهمية الجمهور وضرورة الضحك، ضرورة إضحاك الجمهور، ويشرط الفكر مع المتعة ويرفض فكرة الترفيه



• سبتمبر 2022 • العدد

نشاهدهم في العالم الافتراضي، ففضاء



من عرض «المطبخ»

والحراك الثورى والواقعية الاشتراكية. ربما غابت الرؤية وانتصرت الصورة، وحضر الجمهور بقوة . ثلاثة أجيال تحاورت في المائدة المستديرة حول علاقة المخرج بالنص المسرحي. كانت الكلمات أقرب إلى البوح الذي كشف ليس فقط اتجاهات الإخراج المسرحي في مصر، بل وعي هؤلاء بالمسرح وبالواقع المصرى. وظنى أن هذه الشهادات تحتاج إلى قراءة متأنية فيما بعد.

عكست عروض الشباب ما جاء في المائدة المستديرة من آراء الأجيال الجديدة، فاختلف مفهوم النص المسرحي، أو قل النظرة إلى المولف الذى تراجع دوره بشكل ملحوظ وأصبح المخرج مؤلفًا، وحتى إن استعان بنص مسرحي مصري أو أجنبي فسيعمل على إعداده مرة أخرى لكى يتوافق ورؤيته، فعلى سبيل المثال عروض الشباب من الفرق الحرة والمستقلة التي شاركت في المهرجان، مثل: «بعد تفكير عميق» لفرقة خيال أول، تأليف وإخراج فادى أحمد، عرض «المطبخ» لفرقة

فى المائدة المستديرة من آراء الأجيال الجديدة، فاختلف مفهوم النص المسرحي، أو قل النظرة إلى المولف الذي تراجع دوره بشکل ملحوظ وأصبح المخرج مؤلفًا

عكست عروض

الشباب ما جاء

۱+۱ تأليف وإخرج محمد عادل، عرض «ماذا أفعل بحق الجحيم» لفرقة المطبخ، تأليف وإخراج كارول عقاد، ومن الشركات «شكسبير في العتبة» تأليف وإخراج أحمد الأباصيري، ومن المسرح الكنسى «علاقات خطرة» تاليف وإخراج مايكل مجدى، بالإضافة إلى العديد من العروض دراماتورج وإخراج، فقد تطور دور المخرج ليصبح صاحب الكلمة العليا في النص والعرض. لقد تغيرت اللغة وتطورت أنماط التفكير الاجتماعي، فلم تعد النظرة إلى المجتمع لطرح أسئلة الواقع وقضاياه السياسية، أصبحت هناك قضايا أخرى شخصية، قضايا الذات! فعل سبيل المثال عرض «بعد تفكير عميق» يطرح الحياة الشخصية لصديقين مع فتاة من خلال علاقة عاطفية، فأحدهما يحبها بينما تنحازهي للآخر، ومن خلال مجموعة من المفارقات الكوميدية يقدم العرض مجموعة من المواقف التي تبرز بقوة سيطرة السوشيال ميديا، صورة العالم الافتراضي، فالمنظر المسرحي أقرب إلى مجموعة من النوافذ/ الشاشات، نشاهد الممثلين من خلالها وكأننا

الحكاية محدود كأنهم يشاهدون بعضهم البعض من خلال وسائل الاتصال وليس الواقع! ويلعب الهاتف المحمول دورًا رئيسيًا وكأنه شخصية من شخصيات الحكاية، ومن خلال «عادل» الذي يلتقى به الصديقان في كافتريا، ويتغلغل في حياتهم، يعرف أسرار الجميع ويقيم معهم علاقة حميمية وهو يكتب سيناريو سينمائي عن حياة هذه المجموعة! ينعكس هذا الفعل على المشهد المسرحى الأقرب إلى الشاشة السينمائية وخشبة المسرح معًا، فنحن نشاهد من حياة هؤلاء مجرد فلاشات، ومضات سريعة عن حياة شخصية تلعب فيها الميديا دورًا رئيسيًا بعيدًا عن الواقع ، خلافات شخصية، ونزاعات حول فتاة، ومعركة بين صديقين؛ أدهم الذي يجد مريم ويعتقد أنها حب حياته، وبينما يحاول الاقتراب منها يقتحم باسم صديقه ورفيق عمره المشهد ويستولى عليها، ومريم تستجيب في إطار اجتماعي ورمانسي لا يخلو من الكوميديا! وفي عرض «علاقات خطرة « تأليف وإخراج مايكل مجدى، المأخوذ عن كتاب د. محمد طه الذي يحمل نفس العنوان، والذي يتناول طرق التربية وعلاقة الآباء بالأبناء، وهذه العلاقات الخطرة وتأثيرها على البشر من خلال مجموعة من اللوحات التي يغلب عليها الطابع الكوميدي، علاقات بين الآباء والأبناء وطبيب نفسى ومرضى، ليناقش العرض العلاقات الاجتماعية أوقل الأمراض الاجتماعية للجيل الجديد من الأبناء. أما عرض «المطبخ» الذي حصل على جائزة أفضل عرض صاعد، وأفضل إخراج وتأليف وتمثيل، فيتناول قضية نسوية حول المرأة المقهورة من خلال نموذج لامرأة مستسلمة تعيش على هامش الحياة، وربما قدمت السينما المصرية والعالمية هذا النموذج مرات عديدة من قبل لنساء يعشن على الهامش، ليس فقط في بيوتهن، بل في الحياة، ولكن المعالجة الدرامية ولغة الشعر التي تطغي على الحوار الذي لا يخلو من المجاز، سواء في السرد الذي يستحضر الماضي أو في تجسيد الحاضر جعل منها فكرة مثيرة، من خلال حبكة تصور علاقة صداقة تنشأ بين امرأة بسيطة زوجة وربة منزل، وعاهرة جلبها الزوج ذات مساء إلى بيت الزوجية، وتكررت الزيارة مرات، وهدفه من هذا الفعل أن تشعر الزوجة بالغيرة، ولكن المفاجأة أنها لا تغار، بل تقيم علاقة أليفة وحميمية مع البغي، وتبدأ البغي في التردد على البيت حتى تتطور العلاقة مع الزوج الذي يقع في غرامها، وسوف نعرف

أن هذه الزوجة تحمل سجلاً حافلاً بالقهر والإهانة من العائلة، وتعيش مأساة امرأة فى مجتمع ذكورى، ورغم أن الموضوع تم تناوله مرات عديدة؛ لكن المعالجة المختلفة والصادمة أيضًا للفكرة كانت مثيرة، وخاصة رد فعل الزوجة بالإضافة إلى براعة المخرج/ المؤلف فى تجسيدها على خشبة المسرح/ ففضاء الحكاية ليس به سوى أريكة تلعب دورًا رئيسيًا فى العرض، وشخصية الزوجة المقهورة شخصية ثرية ومختلفة فى رد الفعل على هذا القهر التاريخى من العائلة والزوج والمجتمع!.

وإلى مأساة نسوية أخرى من خلال عرض «بنت القمر» تأليف محمد السورى، والذى يطرح قضية فتاة جامعية أصيبت بمرض جلدى أدى إلى ظهور بقع سوداء وطفح جلدى أصاب وجهها، وبالطبع لفظها المجتمع، ولكن الصدمة كانت في لفظ الأسرة ممثلة في الأبوالأم للأبنة!. لقد أطلق المجتمع على الفتاة «بسمة فحمة»، لقد كان وجهها أقرب إلى قطعة الفحم، لفظها الأصدقاء والحبيب، والأسرة التي لم تكتف بنبذ الفتاة لكن قامت باستغلالها من خلال أدوات العصر من خلال السوشيال ميديا، ففي خطوة صادمة تحاول الأسرة تسويق مأساة الفتاة على السوشيال ميديا، فهي لا تحتمي بأهلها من المجتمع، بل يتم قهرها واستغلالها من الجميع... العرض الذى شاهدته وسط جمهور كثيف على مسرح الهناجر دون شك كان مختلفًا وظنى أنه لم يحذر المجتمع من أمراض خطيرة أصبحت سمة أساسية فيه، بل يقوم في بنيته الأساسية على السوشيال ميديا وخطورتها أيضًا، مثل عروض أخرى للشباب، وفي تحول خطيريتم شفاء الفتاة وهنا يصدم المؤلف الجمهور بثورة الأب والأم ومحاولة إقناع الفتاة بالاستمرار في حمل صفات بسمة فحمة من خلال المكياج حتى تستمر الأرباح من خلال ما تقدمه من برامج على مواقع السوشيال ميديا، والغريب أن الفتاة توافق وتستسلم لجشع الوالدين!.

ما سبق نماذج من عروض الشباب من جهات مختلفة بعضها حصل على جوائز واستحسان لجنة التحكيم، بل وبعضها تفاعل معه الجمهور بقوة، وظنى أن الموضوعات المثيرة والمختلفة التى تتماس وذوق الشباب كانت أحد الأسباب الرئيسية في هذا التفاعل، ناهيك عن ابتعاد هذه العروض عن الصدام مع الواقع بكل مفرداته، والابتعاد التام عن السياسة، وكل ما هو مثير للجدل

والتساؤل، واكتفت بتناول قضايا وأفكار تتداوالها الصحف ووسائل الميديا حول المرأة أو العلاقات المرتبكة والشائكة بين الأصدقاء؛ أفكار من شأنها خلق عروض أنيقة وجميلة ولا تصطدم مع أحد، تطرح مجموعة من جماليات مغايرة وجديدة، من خلال أفكار تبدو صادمة؛ لكنها في الحقيقة مثيرة وشيقة قدمها الشباب في مستوى فني جيد ومثير، من خلال جماليات جديدة وأفكار مختلفة كانت من عوامل الجنب الجماهيري الذي انحاز إلى أمراض المجتمع المصري، وهو يشاهدها دون رتوش، ودون تجميل على خشبة المسرح في قالب كوميدي لا يخلو من المرومانسية.

#### (٣) الحب في زمن الكوليرا

«الحب في زمن الكوليرا» والذي كان من نصيبه جائزة أفضل عرض، من إنتاج مسرح الدولة، وضع له الكاتب مينا بباوي عنوانًا فرعيًا «سبع رسائل في الحب لماركيز»، وهو عنوان العرض الذي قدمه مسرح الطليعة عن رواية الحب في زمن الكوليرا، الرواية الأكثر شهرة للكاتب الكولمبي صاحب رواية «مائة عام من العزلة» وكلاهما كان حدثًا في الرواية العالمية من خلال الواقعية السحرية والعالم الغرائبي الذي قدمه الكاتب في أعماله، والرواية التي تحولت الى نص مسرحي صورة من صور الحب الخالد في العصر الحديث أو قل الحب لوجه الحب! فمن خلال فضاء مسرحى تميل عناصره إلى التجريد تدور الأحداث في مجموعة من اللوحات التي اعتمد فيها العرض على الغناء والاستعراض والحوار، فثمة مجموعة من الأشعار التي كتبت بالفصحي وتم تلحينها لتغنيها المجموعة. وحاول الإعداد إبراز علاقة حب غير مكتملة استخدام فيها الى جانب الغناء والاستعراض السرد؛ حيث تحكى الشخصيات في مقدمة المسرح وإلى اليمين واليسار بعض الذكريات والأحداث التي وضعها المخرج سعيد منسى في فضاء محايد بعد أن انتزعها الإعداد من سياقها، و فقدت الكثير من ملامحها، فبدت وكأنها شخصيات غير مكتملة، ولأنها فقدت التفاصيل السحرية والأفعال التي تجمع بين الواقعي والغرائبي التي بني ماركيز من خلالها هذه الشخصيات!.

نعم «الحب فى زمن الكوليرا» قصة حب بين رجل وامرأة من المراهقة وسنوات الصبا إلى الشيخوخة، تطورت وتبدلت، وهذا لم يفقدها



توهجها على الأقل من جانب العاشق فلورنتينو، وسوف نكتشف في نهاية الرواية أن فيرمينا أيضًا ظلت على العهد، وإن خبأت هذا الغرام بعد زواجها من الطبيب أوربينيو؛ ليقدم ماركيز قصة حب لوجه الحب، ولكنها أيضًا رواية تصف وترصد التغيرات والتحولات الاجتماعية والسياسية في هذه المنطقة البعيدة في جزر الكاريبي، من خلال بناء محكم للشخصيات التي استعارها ماركيز من الواقع؛ لكنه أضفى عليها طابعًا سحريًا من خلال قوة السرد ويسطوة الخيال، وذلك حين التقى شاب -وهو عامل تلغراف في نهاية القرن التاسع عشر يعيش في قرية نائية- بفتاة جميلة سوف تجبرها الأعراف والتقاليد وسلطة الأب على الزواج من آخر، لقد رفض الأب عامل التلغراف وزوجها

وضع الإعداد الذي أدرك جيدًا عامل الزمن في الرواية شخصيات فيرمينا والحبيب فلورنتينو في شخصيتين في المراهقة والشيخوخة، وأيضًا أوربينو الزوج الطبيب في محاولة ربما للتغلب على عنصر الزمن ليكون الماضى الذى تدور حوله الحبكة الأساسية حاضرًا بقوة مع الزمن الذي تعيشه الشخصيات في الحاضر وربما للدلالة على استمرار الماضي/ الحبكما هو دون أن ينال منه الزمن، فغالبًا ما كان يبدأ من الحاضر ويعود إلى الماضي، فعلى سبيل المثال تسرد فيرمينا الحكاية من موت الزوج الطبيب أوربينيو وصولا إلى زواجها منه ومرورًا بحوداث عديدة، ثم يحكى الزوج أوربينيو وتتداخل الأزمنة، ثم نشاهد قصة حب موازية للعمة التي كانت تحمل رسائل العاشقين، وأيضًا تحمل مأساتها وتعيش بها حين منعتها العائلة أن تتزوج من فقير آخر في الماضي! ومن ناحية أخرى توقفت حياة فلورينتو عند لحظة الرفض، توقف الزمن



#### من عرض «بعد تفكير عميق»

اختار سعيد منسى القادم من خلفية أدبية تقديم رواية «الحب فى زمن الكوليرا»، ليس فقط لأنه قادم من جيل التسعينات، بل لانحيازه للأدب والذى جعله ينحاز إلى رواية أدبية لتقديمها على خشبة المسرح

وقصصه يتدفق الواقعي والغرائبي في منحي معقد لعالم شعرى يعكس حياة ونزاعات محيط بأكمله»، ولكن في هذا العرض أو قل الفضاء المحايد الذي اعتمد على الغناء والاستعراض وأشعار لم تكن مناسبة، قدم العرض صراعًا بين رجلين حول امرأة، وخيانات زوجية، وبعض المشاكل العائلية بعد أن انتزع الرواية من محيطها من سياقها! ليتوارى ماركيز وقوة السرد وسطوة الخيال الذي كان أداته في بناء الشخصيات، ولم يتبق من الرواية سوى صراع الشخصيات مع الزمن بعد أصبحت أسماء تتحرك في ملابس من زمن بعيد، شخصيات تختفي خلف اللحية والشارب، وتتوكأ على العصا، مع إضفاء طابع ساخر على بعض الشخصيات والأفعال ذلك الذي لم يكن مبررًا في أحيان كثيرة، ولكننا في النهاية أمام رواية صعبة وتحويلها إلى عرض مسرحي يعد أمرًا ليس باليسير، فكاتبها قال عن شخصياته: «أنا أفضّل أن يتخيل قارئ كتابي الشخصيات كما يحلو له. أن يرسم ملامحها كما يريد. أما عندما يشاهد الرواية على الشاشة فإن الشخصيات ستصبح ذات أشكال محددة هي أشكال الممثلين والتي هي ليست تلك الشخصيات التي يمكن أن يتخيلها المرء أثناء القراء»، وربما كانت مشكلتي مع العرض أننى تخيلت هذه الشخصيات من قبل؛ الشخصيات التي عرفتها جيداً أثناء

في بيان جائزة نوبل عنه «كاتب في رواياته

(٤)

قراءة الرواية منذ زمن ولم أشاهد ما تخيلت

على خشبة المسرح!.

اختار سعيد منسى القادم من خلفية أدبية إلى خشبة المسرح رواية الحب فى زمن الكوليرا، ليس فقط لأنه قادم من جيل التسعينات، بل لانحيازه للأدب والذى جعله

ينحاز إلى رواية أدبية لتقديمها على خشبة المسرح، ومن قبل الانحياز إلى نصوص عالمية راسخة مثل «سيرة حياة» للسويسرى ماكس فرش، ومن قبل «نجونا بأعجوبة» للأمريكي ثورتن وايلدر، سواء اتفقنا أو اختلفنا مع المعالجة الدرامية ومفردات المنظر المسرحي. واختارت الأجيال التالية نصوصًا أخرى تنحاز إلى أمراض المجتمع المصرى، المشاكل الاجتماعية والعلاقات الرومانسية، وهذا توصيف لملامح جيل واختيارته التي تدل على وعيه، ليس فقط بالمسرح، ولكن بالحياة ورؤيته للعالم، الجيل الذى قضايا اجتماعية وعلاقات رومانسية مثيرة وشيقة ولا تخلو من الطابع الكوميدى! وبالطبع كانت هناك عروض أخرى مثيرة طرحت أسئلة ربما أكثر عمقًا واشتبكت مع الواقع المصرى والعربي بضرواة، مثل «طقوس الإشارات والتحولات للسورى سعد الله ونوس» لفرقة الشرقية، وعرض «الأفاعي» عن قصة بيت من لحم، وكلاهما من إنتاج قصور الثقافة، وعرض «كاليجولا» تأليف ألبير كامي، وإنتاج مسرح الشباب، وعرض «مشاحنات» تأليف كاترين هایس، وإخراج هانی عفیفی، وأعمال أخرى عديدة، حصلت على إشادة أو شهادة تقدير أو جائزة لممثل أو ممثلة، أو خرجت صفر اليدين. ولكن اللجنة انحازت لجماليات رأت أنها مغايرة للسائد والمألوف، انحازت للعروض التي أبرزت أمراض المجتمع في صورة جديدة من خلال علاقات رومانسية لا تخلو في أحيان كثيرة من الطابع الساخر، بعيدًا عن الخطاب السياسي المباشر أو غير المباشر، انحازت للجديد وهذا أمر طبيعي ويبقى السؤال: هل يستطيع هذا الجديد والمختلف الذى حصد الجوائزأن يستمر ويخلق جماليات مختلفة أم سيكون مجرد ومضة عابرة؟.

وأصبح الماضى والحاضر لحظة واحدة، وذلك رغم تقدمه وارتقائه السلم الاجتماعى بعد أن عمل مع عمه فى شركة الملاحة، وطيلة زمن العرض على خشبة المسرح كان المخرج سعيد منسى حريصًا على استمرار التوازى بين الحاضر والماضى الذى جسده الإعداد ببراعة؛ لنشاهد فلورنتينو صغيرًا عاشقًا فوق دراجة عامل البريد وأيضًا عجوزًا بعد أن تقدم به العمر وهكذا أوربينيو كبيرًا وصغيرًا؛ لتتداخل الأزمنة والشخصيات، وكأننا نشاهد صراع الشخصيات مع الزمن على خشبة

ودون شك فإن قصة الحب التى جسدها ماركيز فى هذه الرواية ليست فقط قصة إنسانية عامة تقدم صورة للحب الخالد فى العصر الحديث، بل تعتمد فى بنائها العميق على البيئة التى ولدت فيها هذه القصة، تعتمد على العادات والتقاليد والواقعية السحرية التى يعيشها هولاء لكاتب جاء



على خشبة المسرح الكبير بمكتبة الإسكندرية، أقيم مؤخرًا العرض المسرحى «كف إيزيس»، باكورة أعمال فرقة «الدانة» المسرحية التى تأسست قبل فترة قصيرة؛ بهدف تقديم أعمال مسرحية تلتزم بالفن الهادف الذى يحمل قيمًا وطنية أو هوياتية، أو ثقافية. وقد أكد العرض أن الفرقة تمتلك من المؤهلات الفنية ما يدفعها إلى مقدمة المشهد الفنى والمصرى، نظرًا لما تمتلكه من مواهب فى المؤية والإخراج والتنفيذ، وتوظيف تقنيات المسرح الغنائى بصورة مدهشة.

الأرسيانيا الملا

يجمّع أشلاء الوطن

د. ألفت شافع

فوتوغرافيا: محمد الشال

مسرحية «كف إيزيس» فكرة واستعراضات د. أحمد يونس؛ الأستاذ بالمعهد العالى للفنون الشعبية بأكاديمية الفنون، والحاصل الشعبية من الأكاديمية، والمدير العام السابق للإدارة العامة للفنون الشعبية بالهيئة العامة للفنون الشعبية بالهيئة العامة لقصور الثقافة، وقد عمل في العديد من المشرحيات التي تعد من علامات المسرحان المهرح الاستعراضي، منهم: العربي، ومع كوكبة من المخرجين المهمين في مجال المسرح الاستعراضي، منهم: حسن عبد السلام والسيد راضي، وجلال المشرقاوي، وهاني مطاوع. أسس دكتور

أحمد يونس فرقته المسرحية معتمدًا على المجهود الذاتية لأعضائها في الملابس والموسيقي والديكور والأشعار كمجموعة متكاملة من الفنانين في كل المجالات. والمسرحية دراماتورجيا من إخراج إيهاب يونس، أما الأشعار الرائعة فكانت للشاعر والزجال السكندري عادل حراز.

والعرض المشحون بطاقات هائلة من الدلالات والمعانى والقيم، يبدأ بعبارة «إيزيس أنقذى الخير بكفيك.. أنقذى أوزوريس»، ومن هنا تبدأ رحلة إيزيس في مشاهد راقصة تقدم كريوجرافي مبدع لقصة الغدر السيتاوى وقصة التابوت ورحلة البحث المستحيلة لإيزيس عن جسد أخيها وحبيبها وزوجها «أوزوريس». ومع رحلة البحث عن المرأة المحبة عبر العصور منذ ست وأوزوريس وإيزيس ونفتيس، أو إن شئنا الاعتماد على رؤية دينية من جذور الجذور؛ لقلنا أنها قصة قابيل وهابيل و«إقليما» و«لبودا»؛ إذ تبرز ملامح التشابه بين القصتين، قصة ولدى آدم وقصة أوزوريس وست. لكن في قصة أوزوريس وست يتم رصد التحولات التى حدثت للامرأتين. أما بطلتى قصة



154





قابيل وهابيل المجهولتان «إقليما» صنو قابيل وتقابلها إيزيس، ولبودا صنو هابيل وتقابلها نفتيس؛ فلم تشر قصة الخلق في التوراه أو الإنجيل أو القرآن عما حدث لهما سوى إشارة بأن قابيل هرب بإقليما إلى عدن من أرض اليمن، كما جاء في

وربما تكون أسطورة إيزيس وأزوريس وست ونفتيس هي الرواية الأصح؛ لأنها صححت موقف المرأة التي كان يبجلها المصريون القدماء. والقصة برمتها تستمد أصولها من قصة الخلق الحقيقية، وهي قصة ولدي آدم كما سبق القول وميلاد الشرالبشري على يد قابيل، أو سِت الذي يحيط بعالم إيزيس المحبة على مرالعصور.

تلقى علينا إيزيس بروح الفداء التي تبحث عن حبها المستحيل لتجلب حبيبها من عالم الموتى تارة ومن عالم الأحلام تارة أخرى متحدية خصوم أكبر من ست، يمكن أن يكون الزمان أو المكان أحدهما. فإيزيس تعرف أن موت الحبيب ليس نهاية المطاف وإنما هو تحول في الصورة الذهنية لفاعل الخير؛ حيثما وُجد الخير يكون أوزوريس.

وتسيربنا المسرحية عبر منعرجات





تسير



يعيد المخرج إيهاب يونس توظيف هذه الصورة، إضافة إلى استخدام الاستعراض الغنائي الراقص، والذي يقدم فلكلور الرقص المصرى بين المحافظات في أخص خصوصيات العروس وهي ليلة الحناء، والتى تستمد أصولها من تخضب كف إيزيس بالدم أثناء تجميعها لأشلاء حبيبها وزوجها أوزوريس، فنرى «رقصة الحنة» في السويس والإسكندرية وسيوة والنوبة والصعيد.. إلخ. وفي كل تابلوه غنائى تأتينا قصة جديدة لعروس تُزَف أو لعروس تفقد حبيب، بصورة غير مبررة أومقنعة.

وجاءت الاستعراضات الغنائية والراقصة غاية في الإتقان والروعة، وهذا ما أدى إلى تفاعل الجمهور بصورة منقطعة النظير تذكرنا بتفاعل الجمهور مع إبداعات فرقة رضا للفنون الشعبية؛ إذ ارتقت الاستعراضات هذا المرتقى الصعب الذي جمعت فيه بين فنون الباليه والرقص الحديث والفلكلور الشعبي. ومن خلال أشعار عادل حراز تبلورت مفاهيم المد والجزر اللغوى؛ إذ وظفت أغانى التراث بصورة جلية حققت الانبهار السمعي مع إبهار الصورة.

من جهة أخرى سنجد أن مؤلف العرض

التاريخ الحضاري والجغرافي لمصر؛ لتطوف بين أنحائها وأقاليمها ومدنها، إنها رحلة البحث الشاق والممتع في الوقت نفسه؛ حيث تقدم لنا المسرحية، في صورة فنية عالية الجودة، مركبة من خليط نقى من فنون الكتابة المسرحية الحوارية الراقية، والاستعراض الفلكلوري الشعبي، والتي تتلاقي مع تقنيات المسرح الملحمى من زاوية استخدام الكورس؛ حيث وظفها من قبل الكاتب لينين الرملي بنفس التقنية في العديد من مسرحياته، وخاصة مسرحية «الهمجي» في محاولة للبحث عن أصول الإنسان المتحضر في زمن الهمجية. ومن جديد









يبذل جهدًا كبيرًا من أجل ترسيخ مفهوم أخلاقى سبقه إليه المثل الشعبى البسيط القائل «اللى عاوز يصون العرض ويلمه.. يجوز البنت للى عينها منه» وهو محور ما نجحت فيه إيزيس من حث بناتها عبر العصور على التمسك بقيد واحد وتكسير ما دونه من قيود تسهم في إضعاف روح المرأة التي تمثل نصف الإنسانية. وهو قيد الحب الشريف العفيف الذي يسعى الأن يكتمل بالاتحاد المقدس بين الروح والجسد، وذلك الاتحاد المقدس هو كلمة السر التي تلقيها إيزيس ابنة الحضارة المصرية القديمة، تلك الحضارة التي بجلت المرأة بامتياز وجعلتها ربة للخير والعطاء، لتنشره في ربوع واديها، ضاربة والعطاء، لتنشره في ربوع واديها، ضاربة

مثلا فائق التصور في الوفاء والحب.

تنطلق فعاليات المسرحية بقصة «قطر الندى» بنت خمارويه بن أحمد بن طولون التى تُزُف إلى «الخليفة المعتضد» الخليفة العباسى فى بغداد، والذى وقع أسير جمالها فتشتت الأمر من يده بين مأريه وهواه — كما يقولون — راسمة الحنة توصيها أن تتطيب بكف إيزيس، كف الخير؛ لتصلح شأن المسلمين. كوالتى تتكلم بصوت ضمير إيزيس التى انطقها أخيرًا هشام نزيه بمقطوعته الجميلة «مهابة إيزيس» تلك التى غطت الجرف العرض المسرحى، ومثلت الموسيقى التصويرية لكل مشاهد تجلى إيزيس. أما عن الحناء فهى رمز للوفاء المطلق.

وفى العرض المسرحى الشيق «كف إيزيس» تفاعلت العناصر المكونة للعمل المسرحى بصورة إبداعية ومتجانسة؛ حيث لعبت





مبتكرة تتماهى مع الرؤى الحداثية لعناصر الإبداع فى العرض المسرحى، وتخطت عناصر السينوغرافيا حدود الإمكان. لقد تجلت هذه الرؤى وتلك الأفكار فى إبداع مسرحى شديد الثراء، مما جعلنى أقضى وقتًا ممتعًا بدار أوبرا ومسرح سيد درويش بالإسكندرية.

الإضاءة دورًا رائدًا في التنقل بين الزمان

والمكان، بل والأحداث أيضًا، وتلك إضافة

فى النهاية، تصلنا رسالة القائمين على العمل المسرحى بأن كف إيزيس هو رمز للخير؛ رمز لكل كف يمتد لتجميع أشلاء الوطن من مصر سيوة إلى مصر النوبة. أقول من وحى العرض:

للمينا يا إيزيس.. جمعينا.. طوفى بينا

للمى زهوة حاضرنا.. للمى فرحة ماضينا.. انقذينا.. احرسينا ولما نوصل للطوفان.. وجهى بينا السفينة.

إن رسالة عرض «كف إيزيس» تقول: قدَّم للناس فنًا محترمًا تجدهم عند كل صوب، يحض على إعمال الفكر والوجدان، فكلمة الفن الأولى والأخيرة قدمها فلاسفة اليونان بدعوتهم لهذه الأقانيم الثلاثة؛ الحق والخير والجمال. يستمد النص أصوله من قصة الخلق الحقيقية وميلاد الشر البشرى على يد قابيل



• سبتمبر 2022 • العدد 384

## العافة و المانما

هذه مجموعة متنوعة من الأنشطة الثقافية والفنية التى تشهدها قصور وبيوت ومكتبات «الثقافة الجماهيرية» فى مختلف ربوع المحروسة، خلال هذا الشهر



●قصر ثقافة عين حلوان، ندوة عن «براعة الاستهلال في الرواية» يقيمها نادى الأدب بالقصر، يديرها الأديب أحمد هاشم البنا ٢ م

● قصر ثقافة السويس: معرض عن الوحدة الوطنية ٧م



● قصر ثقافة الأقصر: محاضرة بعنوان «دور المؤسسات الثقافية فى ترسيخ فكرة التمكين الثقافي» أون لاين



●قصر ثقافة المطرية: أمسية لنادى الأدب ٨م

- قصر ثقافة بهتيم: أمسية شعرية لشعراء نادى الأدب ۷م
- قصر ثقافة الأقصر: محاضرة بعنوان
   «التصميم الجرافيكي للأغلفة الخارجية
   في ألعاب الأطفال

قصر ثقافة روض الفرج:
 أمسية لنادى الأدب ۷م

- قصر ثقافة مصر الجديدة: معرض كتب عن خيرى شلبى في ذكرى وفاته ۷م
  - قصر ثقافة بنها: عرض لفرقة قصر ثقافة بنها للإنشاد الديني ٤ م
    - بیت ثقافة الطفل بالقنطرة شرق بالإسماعیلیة: شخصیة الشهر عن «نجیب محفوظ» ۱۰ ص
- قصر ثقافة قنا: عرض فنى لفرقة قنا للإنشاد الدينى ٧م
- ●قصر ثقافة المنصورة: أمسية شعرية يشارك فيها: محمود الحلواني، بهية طلب، عيد عبد الحليم، وأعضاء نادى أدب المنصورة ٢ م
  - قصر ثقافة سوهاج: عرض لفرقة الفنون الشعبية ٧ م
- بیت ثقافة جرجا بسوهاج: قراءة مناقشة
   قصة «جدتی» تألیف حسن نور ۱۱ ص
  - قصر ثقافة الخارجية: عرض فنون شعبية ۸م

- •قد ريح في ا
- قصر ثقافة حلوان: ورشة «يحكى ئى» بعنوان «سلوكى فى المنزل» ٦م
  - قصر ثقافة السلام: معرض كتب عن أعمال أحمد رجب ١٠٠ ص
- قصر ثقافة الإسماعيلية: محاضرة بعنوان
   «فنان الشعب.. سيد درويش» أون لاين
  - 06
  - ورشة رسم بورتريه من وحى الخيال باستخدام قلم جاف أسود واقلام الفلوماستر أون لاين

● قصر ثقافة الريحاني:

- قصر ثقافة السلام: عرض لفرقة السلام للموسيقي العربية ٧م
  - قصر ثقافة الأقصر؛ محاضرة عن
     «نجيب محفوظ وكتاباته» ٦ م
- قصر ثقافة قنا: محاضرة بعنوان
   «مكتبات الثقافة الجماهيرية.. تاريخ من
   المعرفة» ۷م
- بیت ثقافة طما بسوهاج: مناقشة کتاب «الفسطاط» تألیف أحمد سویلم ۲م

 قصر ثقافة الأقصر؛ محاضرة بعنوان «الحداثة والقصيدة الجديدة» ٦ م

> ● قصر ثقافة المنصورة؛ عرض لفرقة الشرقية للفنون الشعبية ٧م

- قصر ثقافة أسيوط: عرض لفرقة الموسيقي العربية ٧م
  - قصر ثقافة أسيوط: عرض لفرقة الموسيقى العربية ٧م

●قصر ثقافة بورسعيد: محاضرة بعنوان «الزراعة عماد الحضارات» ١١ ص

• قصر ثقافة أسوان: عرض لفرقة أسوان للموسيقي العربية ٦م

• قصر ثقافة الأقصر؛ عرض لفرقة الأقصر للموسيقى العربية ٦م

> • قصر ثقافة الزقازيق؛ عرض لفرقة الشرقيّة للإنشاد الديني ٧م

 قصر ثقافة روض الفرج: ورشة حكى عن الأديب نجيب محفوظ ١١ ص

- قصر ثقافة قنا؛ عرض لفرقة قنا للإنشاد الديني ٧م
- قصر ثقافة الزقازيق: عرض لفرقة محمد عبد الوهاب للموسيقي العربية ٧م

● قصر ثقافة بورسعيد: ندوة أدبية لنادى الأُدب ١١ ص

> • قصر ثقافة قنا: عرض لفرقة قنا للموسيقي العربية ٧م

● قصر ثقافة بورسعيد: عرض فنون شعبية أطفال ٨م

• قصر ثقافة الأقصر: لقاء نادى الأدب ٦م

• قصر ثقافة سوهاج: عرض لفرقة الآلات الشعبية ٧م

●قصر ثقافة المنيا؛ عرض فنون شعبية ٦م

• قصر ثقافة أسوان: عرض لفرقة كورال أسوان ٦م

● قصر ثقافة بنها: عرض لفرقة تقافة بتها للموسيقي العربية ٧م

• قصر ثقافة الإسماعيلية: عرض لفرقة الموسيقى العربية لإحياء ذكرى بليغ

● قصر ثقافة بورسعيد: عرض لفرقة الموسيقى العربية ٨م

● قصر ثقافة العريش؛ عرض لفرقة العريش للفنون الشعبية ٧م





 قصر ثقافة بورسعید: عرض لفرقة الآلات الشعبية ٨م

●قصر ثقافة الإسماعيلية: عرض لفرقة الآلات الشعبية ٧م

• قصر ثقافة الأقصر: «دور السوشيال ميديا في سلوك الأطفال والشباب» ٦ م

النقافــة الجديدة



 قصر ثقافة أسوان: اللقاء الأسبوعي لنادي المرأة ٦م

● قصر ثقافة المنصورة: محاضرة عن تجربة أحمد صبرى أبو الفتوح الروائية



• قصر ثقافة السويس: مناقشة كتاب «المرأة المصرية والإعلام في الريف والحضر، تأليف د. عواطف عبد الرحمن

• قصر ثقافة بورسعيد: قراءة قصصية لنادى الأدب ٨م

• قصر ثقافة المنصورة: عرض لفرقة المنصورة للموسيقي العربية ٢م

• قصر ثقافة بنها: معرض كتب لأعمال د. مصطفى محمود ٩ ص

> • قصر ثقافة الأقصر؛ عرض لفرقة الأقصر للفنون الشعبية ٦٦

> ● قصر ثقافة قنا: عرض لفرقة قنا للفنون الشعبية ٧م

• قصر ثقافة السلام: معرض كتب عن الزعيم الراحل جمال عبد الناصر ١٠ ص

• قصر ثقافة بنها: عرض لفرقة ثقافة بنها للموسيقي النحاسية ٧م

> ● قصر ثقافة القناطر الخيرية: عرض لفرقة الموسيقي العربية ٦م

• قصر ثقافة أسوان: عرض لفرقة أسوان للموسيقى العربية ٦م

الشعبية ٨م

قصر ثقافة بورسعید:

عرض لفرقة الفنون

●قصر ثقافة بورسعيد: عرض لفرقة الفنون الشعبية ٨م

 قصر ثقافة الزقازيق: عرض لفرقة الإنشاد الديني

● قصر ثقافة السلام: معرض كتب لأعمال نعمات أحمد فؤاد ١٠ ص

> ●قصر ثقافة بورسعيد، عرض لفرقة الموسيقى العربية ٨م

• قصر ثقافة بنها: عرض

لفرقة قصر ثقافة بنها

للإنشاد الديني ٧م

• قصر ثقافة الزقازيق: عرض لفرقة

محمد عبد الوهاب للموسيقي العربية

• قصر ثقافة أسوان: عرض لفرقة أسوان للفنون الشعبية ٦م

● قصر ثقافة بورسعيد: عرض لفرقة كورال فنون شعبية أطفال ٨م

• قصر ثقافة أسوان: عرض لفرقة كورال أسوان ٦م





### ناهد صلاح

ناقدة سينمائية

## الشوارع حواديت

«الشوارع حواديت/ حواديت الحب فيها/ وحودايت عفاريت/ اسمعى يا حلوة لما اضحكك»...، إننى في طرقات المدينة، أمشى كما أمشى كل يوم، لا أكاد ألحظ أي فرق في الشارع المكتظ بالناس وهم يتدافعون في دوائر، أفلست حواسي في تتبع تدحرجهم نحو المفترقات، بينما أنا أواصل المشى كأن المشى هدف في حد ذاته، ينبغي ألا أفكر في تفسيره، خطوات منقطعة النظير، موصولة بالأفق والسماء، لا تصل إلى موضع أو حد، لكنني هذه المرة مشدودة إلى الأغنية التي كتبها صلاح جاهين لفرقة المصريين وأهداها هاني شنودة لفيلم «الحريف» (١٩٨٤) إخراج محمد خان. أردد الأغنية بصوت مكتوم، قبل دقائق قليلة من لقائي بصاحب اللحن ومؤسس فرقة المصريين الموسيقار هاني شنودة، لا أعرف بدقة سبب سطوة هذا اللحن في هذه اللحظة واستسلامي له، ربما كنوع من شحن الذاكرة قبل اللقاء، وربما ؛ لأن هذا شأن من شئون الموسيقي وقوتها، تصنع إيقاعًا داخليًا؛ الإيقاع الذي يبعث رجفة في الجسد والروح هو رادع لوحشة الخارج، أو ربما كانت هذه حيلة من حيلي لالتماس بعضًا من الارتياح والطمأنينة، بلحن له شخصية واضحة، كلماته حارة وطيبة تدعم مشوارى المستُحُب بالجمال.

تجاوبي مع اللحن وصوت «المصريين» في رأسي، ينبع من تلهفي صوب الجمال في كافة تجليّاته، لا أتكلم هنا عن كمال الأصوات والتقنيات الموسيقية العالية، إنما عن الدفء والشاعرية والوفرة العاطفية، فالمقاطع صافية، شاهقة، رقيقة، منحنية ومائلة.

أعبر الطريق إلى الأتجاه المقابل بحدر مكترث بما حولى، متجنبة أى هفوة قد تجعلنى أنزلق أو تُظهر إرهاقى الشديد، يسبقنى فارس (عادل إمام) في مفتتح فيلم «الحريف»، يجرى لاهتًا بأنفاس متقطعة على القضبان كأنه درب طويل بلا رحمة، قبل أن تنساب أنغام هانى شنودة ونندس معها في مشاهد تغلغلت فيها الموسيقى، لتسجل حالة فنية توثق صراع البطل مع زمنه، كما أنها تمنحنا إحساسًا قويًا بالمكان، فندخل إلى المشاهد بسهولة، ونعرف كل ما يريده لنا الفيلم أن نعرفه. إنه ما لخصه مثلًا الناقد والباحث السينمائى المجرى «بيلا بالاش» عن موسيقى الأفلام عمومًا، حين قال: «في الفيلم توجد آلاف النغمات غير أنه لا توجد فترة صمت واحدة، هي الظاهرة السمعية ذات الأهمية القصوى».

يتدفق لحن الشوارع حواديت في رأسي مرة أخرى، فأردد معه: «الشارع دا كنا ساكنين فيه زمان/ كل يوم يضيق زيادة عن ما كان/ اصبح الآن بعد ما كبرنا عليه/ زي بطن الأم ما لناش فيه مكان».. حتى وصلت إليه ووجدته ينتظرني أمام الباب؛ فتلعثمت في القاء التحية عليه، كل شيء عنده يفيض بالموسيقي: البيانو، نوتات الموسيقي المبعثرة في المكان، الجوائز، الدروع الكثيرة المكدسة في الأرجاء، شهادات التقدير المعلقة على الجدران، حتى إنني على كثرتها ووفرتها، كدت ألا أسأله عنها، قد يكون الكلام احتبس عني، وأنا في مواجهة فنان يحكى عن تجربته ببساطة كانها سيرة عادية.

وجهه اكتسب هذه الوداعة البريئة من التباهى والزهو، لا يبالغ فى أناقة التعبير، يؤمن بأن الصدفة صنعته، فهو صدفة ابن طنطا، المدينة المترعة بألوان مختلفة من الموسيقى والغناء، وصدفة أخرى اجتذبته إلى غرفة بيانو والدته ليكتشف نزوعه وشغفه الموسيقى، والصدفة كذلك هى التى زرعته فى أوساط الفرق الغنائية مع شباب طموح، حققوا أحلامهم الجامحة فى الغناء والموسيقى، حلقة تسلم حلقة فى سلسلة طويلة من المصادفات، حسب تعبيره، رسمت مشواره التصاعدى فى عالم الموسيقى والفن.

شىء بداخلى يخبرنى أن هذه البساطة وهذا الزهد لا يعنى أنه لا يعنى أنه لا يدرى قيمته كفنان عنيد، مغامر، صانع روائع، لديه مخيّلة ثورية لحنية طبعت أعماله الكثيرة والمتنوّعة حتى إستحق لقب «موسيقار المصريين»، نسبة إلى فرقته الشهيرة التى كوّنها فى العام ١٩٧٧.

إنه ليس من الـ «هيبين»، ولا كان واحدًا من «إيجلز/ صقور» أمريكا، كما أنه ليس سيد درويش الـنى حرر الموسيقى من منمنمات وزخرفات القصور إلى حيوية الحياة الحقيقية في الشارع؛ لكنه مغامر بالمعنى الحرفى للكلمة، زاهـد، ليس من منطلق نكران النذات أو الانقطاع عن الدنيا، إنما كفنان حقيقى، يستمتع بقلب التوقعات التقليدية والخروج عن المألوف، وهذا ما فعله في موسيقى السينما عبر ١٤٣ عملا ليكتمل مشروعه في اتجاه مواز لعالم الأغنية، معتمدًا على محورين؛ الموسيقى المتأتية من الفكر والتأمل، والموسيقى النابعة رأسًا من الغريزة الفنية والعاطفية. أخبره برأيي هذا قبل أن أنصرف، فيرد مبتسمًا؛ يمكن أ، يعاودني لحن «الشوارع حواديت» مجددًا، فأمتثل للكلمات؛ اتجاهك اتجاهى مشينا ليه/ والشارع دا زحام وتيه/ بس لازم نستميت/ واضحكي يا حلوة لما أسمّعك...

160 القافـة

